Upanishaden.

Wie aus einem Holzfeuer Dunst und Funken aufsteigen, so die Upanishaden
aus dem Urgrund der Welt.

Des Menschen Innerstes ist das Atman; der Welt Innerstes ist das Brahman;
aber beide bezeichnen nur zwei Seiten dessen, wofiir es auler om keinen
dritten Namen gibt. Deshalb, Brahman ist alles, und Atman ist alles, Brah-
man und Atman sind dasselbe, Mensch und Welt, das Holzfeuer und der
Urgrund. Om, — om, — om. — Ebenso Handlung und Besinnung; die
Handlung fiihrt mich in die Welt, die Besinnung fiihrt mich in den Urgrund;
beide Male bin ich es, der sich dorthin oder hierhin wendet; ich bin jenes
Ich, und ich bin dieses Ich; ich und ich sind derselbe. Om, — om, — om, —
Dort in der Welt oder hier im Menschen ist es Brahman selbst, der sich selbst
begegnet. In der Welt begegnet Brahman sich selbst, im Menschen begeg-
net Atman sich selbst; in Welt und Mensch begegnet Om sich selbst. Des-
halb gilt fiir mich, alles bin ich selbst, direkt oder indirekt, ganz egal, ,,tat
twam asi“. Om, — om, — om. —

Wie eine Pflanze ihre Gestalt wechselt, je nach Alter und Standort, aber in
allem bewahrt sie sich ihre Gattung, ebenso gestaltet sich Brahman im kos-
mischen Raum, hier oder dort, frither und spéter, bewahrt sich in allem seine
Gattung, die unsichtbare, ungestaltete. — Es gibt nur ein Brahman und nur
eine Gestalt Brahmans; aber in dieser Gestalt erscheint er iiberall im Univer-
sum und immer wieder wéihrend der Ewigkeit. Auch die Pflanzengattung ist
nur eine, und es gibt nur eine Gestalt fiir jede Pflanzengattung; aber in dieser
Gestalt erscheint sie fiberall auf der Erde und immer wieder wéhrend des
Zeitenlaufes. — Mit allem, was existiert, ist etwas GattungsmaBiges ver-
bunden. Jede Pflanzengattung hat ihre innere Gestalt und ihre &duere Ge-
meinschaft. Also auch die Daseinsgattung ,,Pflanze®; sie gliedert sich in
viele Arten wie Rosen, Tulpen, Nelken, — und es gibt eine Gemeinschaft
aller solcher Floras des Universums von Stern zu Stern. Die letzte und groB3-
te Gattung aber heifit Brahman; seine Gestalt ist die Welt, und seine Ge-
meinschaft das Universum aller Welten. Desgleichen das Atman; seine
Gestalt ist der Mensch, seine Gemeinschaft die Menschheit. Und ebenso der



einzelne Mensch; seine Gestalt sind die Taten und Werke, seine Gemein-
schaft die Gedanken und Ideen, in welchen die Werke miteinander leben.
Darum, alles ist und alles bleibt Brahman; Brahman ist alles in allem, Brah-
man ist gro und ewig. Om, — om, — om. —

Brahman ist das Herz der Welt, aus dem alle Gestalten und alle Gemein-
schaften solcher Gestalten hervorgegangen sind, die sogenannten Exemplare
und ihre Gattungen. Diese sind die Taten und Formen, Brahman jedoch ist

das Wesen und die Wirklichkeit. Frei — ist die erkennende Seele, sich dem

von ihr bestimmten Primat gegeniiberzustellen oder zu verméahlen; gliicklich
— aber ist allein die Seele, welche Brahman in ihr Herz aufnimmt, denn ihr
Atman wird in das Herz Brahmans eingehen. — Denn das mit Brahman
vereinigte Atman regiert iiber die ganze Welt; nichts und niemand besitzt
eine Verfiigungsgewalt {iber es. Das freie Atman schafft alle Werke der
Welt aus seiner gegenwértigen Vereinigung mit Brahman heraus; aber das
unfreie Atman schafft seine Werke aus einer Abhéngigkeit gegen seine spé-
tere Vereinigung mit den Werken heraus. Gliicklich leben kann nur, — wer
wunschlos unabhéngig oder genial schopferisch téitig wird; ungliicklich lebt
die aufgrund ihrer innerpersonlichen Einstellung — in Wiinschen und Ab-
hingigkeiten schmachtende opponierende, verkehrt orientierte Seele. Die
freie Seele erkennt das Primat Brahmans gegen Atman, des Leibes gegen den
Kopf, der Natur gegen die Sterne, — und sie vereinigt ihr Atman ganz mit
dem also erkannten Brahman. — Freiund gliicklich lebt diejenige Seele,
welche sich nicht abhéngig macht von dem, was sie selber tut, tun wird oder
tun soll. Man ist niemals das, was man aus sich macht, sondern stets ist

einer das, aus dem heraus ,,er” nach ,,seiner” Wahl mehr oder weniger lebt.
Durch noch so vieles Tun kann niemand sein ,,Grundwesen®, dh. aber sich
selbst beeinflussen, denn ich und ich — sind derselbe, sondern das Tun bleibt
stets gegen den Téter untergeordnet und vom Téter abhéngig. Niemand
kann sich selbst an seinen Haaren oder an seinem Geiste in die Hohe ziehen
oder entwickeln, niemand kann etwas aus sich machen das er nicht langst in
seiner all solchem Tun iiberlegenen Weise bereits ist. Nicht die Anlage ist
das Unwirkliche, sondern ihre Werke und Leistungen. Eitel ist alles Streben
und Verlangen nach Gliick, Erlésung, Vollendung oder Freiheit; gesund und
richtig ist allein die schopferische Tat aus dem Brahman heraus. Om, —

om, — om. —

2



Jene Macht, welche allen Bewegungen in der Natur oder im Menschen
zugrunde liegt, ist Brahman; aufler ihr gibt es nichts, auch nicht ,,mich
selbst™ oder ,,meine eigenen Absichten*; mein Atman und dein Brahman, o
groBe, herrliche Welt, sie sind eins und identisch. — Ich, in meiner Wahr-
heit, verlange so aus tiefstem Herzen, nach keiner anderen Unsterblichkeit,
als welche mir ldngst angeboren und mitgegeben ist (Novalis); aber das
existenzielle Denken — breitet einen Schleier iiber diese Wahrheit, unter
welchem sich die Suche nach ihr wie ein unruhiges Triumen gebirdet, oder
der Verlust wie ein tiefer Schlaf. — Die Welt ist wie der Rosengarten eines
groflen Konigs, dessen Stacheln das Gift der Betdubung auf seinen Besucher
iibertragen, und dessen Rosen ihn mit dem Duft eines vermeintlichen Lebens
umgeben, in welchem Schlafen und Triumen zuhause sind. Om, — om, —

om. —

Wer ist es, der in meinem Kopfe denkt, der in meinem Herzen lebt, wer
spricht mit meiner Zunge, und wer schlift in meinem Leibe, wer lenkt meine
Schritte, und wer greift mit meiner Hand, wer hat von meinem Tellerchen
gegessen und wer in meinem Bettchen gelegen? Wer erkennt, wer horcht,
wer schaut, wer schmeckt und wer empfindet Lust oder Leid? Wer sagt,
dies ist mein Korper, und wer bewegt diesen Kérper? — Es ist Brahman,
der auch die Wolken des Himmels antreibt, der die Wellen des Meeres auf-
wirft, der die Gréser aus dem Erdreich herauszieht und die Blétter der Baume
bewegt, der im Blitz auf die Erde saust und im Vulkan gegen den Himmel
stirmt. — Im engen Sinne ist ,,mein® nur das eigene Atman und sonst
nichts; das ,,Mein“ Brahmans ist sein ,,Atman®, und es gibt nur ein Atman,
wie es nur ein Brahman gibt; Atman und Brahman sind ein und dasselbe.
Im weiteren Sinne ist ,,mein“ die ganze Welt; nicht nur dieser Leib oder
jenes Besitztum und Anhéngsel des Leibes wie zB. Brieftasche, Taschenuhr,
Bankkonto oder Heimat. Ich — bin nichts oder alles, bzw. wiederum ich,
jedoch weder dieses noch jenes ganz speziell bzw. ausschlieBlich. Ich —
bin dieses BewulBtsein und dieser Leib genauso wie jenes Bewultsein und
jener Leib oder dieser Baum und jener FluB3, dieser Berg und jener See, tat
twam asi. Ich bin nichts von allem oder alles in allem; ich binich. Der
Urgrund ist auch nicht aufler mir, und ich bin auch nicht auBler dem Urgrund.
Es gibt nur ein Ich; dieses Ich ist es selbst, nichts ist auBer dem Ich, alles ist
alles, und ich bin dieses Ich. Om, — om, — om. —



Nicht der Mensch begreift diese Philosophie, sondern Brahman begreift diese
Philosophie. Nicht der Mensch sieht den Sonnenaufgang, sondern Brahman
siecht den Sonnenaufgang. Nicht der Mensch hort den Jubel der Lerche,
sondern Brahman hort den Jubel der Lerche. Nicht der Mensch bratet sich
den Fisch, sondern Brahman bratet mit Hilfe dieses Leibes diesen Fisch;
nicht der Mensch liest morgens Zeitung, sondern Brahman liest mit Hilfe
dieses Leibes Zeitung. Nicht der Mensch spielt draufien Tennis, sondern
Brahman spielt draulen mit Hilfe dieses Leibes oder mehrerer Tennis.

Nicht der Mensch geht durch einen Wald, sondern Brahman geht als Mensch
durch sich selbst als Wald, genief3t sich selbst vermittels Mensch und Wald,
denn es gibt keine Menschen ohne Wilder im kosmischen Raum, und Genie-
Bender, Genuf3 oder Genossenes sind fiir das hohere Leben vollig identisch;
diese Verhiltnisse brauchen nur noch hinreichend mit Gedanken durcharbei-
tet zu werden, um vom Erwachen zur Auferstehung zu fithren. Brahman ist
auBler mir, ist ich selbst — und in mir. — Brahman ist nicht das Objekt
philosophischer MuBlestunden, sondern der Jauchzer eines lustvoll dahinja-
genden Lebens, die Triebfeder einer jeden hohermenschlichen AuBerungs-
weise. Ich kann meines Brahmans innewerden, aber ich kann nicht dariiber
,belehrt werden; ich kann dieses Kleinod in meinem Herzen lieben, aber es
kann nicht von mir wie ein grofer Held in Ritterriistung ,,verehrt” werden.
Brahman ,,lieben“ bedeutet Brahman sein. Brahman ist so unscheinbar und
einzig; gerade darum ist er so unendlich liebenswert; Gliicklichkeit iiber
Gliicklichkeit, wer Brahman in seiner Winzigkeit zu finden imstande war;
Liebe ohne Absehen und Ende allen denen, die sich so klein wie Brahman zu
machen verstehen lernen, um Brahman lieben zu kdnnen in der unscheinba-
ren Winzigkeit eines freudig um sein Feuer springenden Wichtelméannleins:
om mani padme hum. — Brahman ist die Fliege an der Gardine und das
Lesezeichen in meinem Buch, die Fahne auf dem Dache und die Végel in der
Luft, das Feuer im Kamin und die Bank, auf der ich sitze; Brahman ist der
Frieden in allen Menschen, die in Brahman eingegangen, denen Brahman
aufgegangen ist. — Gibe es Brahman nicht, wiren diese Gedanken unmdg-
lich, wiirden solche Worte nicht gesprochen werden, lieBe es sich nicht da-
nach leben. Was einer im Sinne Brahmans spricht ist wahr, auch wenn er
sich schief oder gar falsch ausdriickt; wer sich jedoch korrekt ausdriickt,
ohne selbst dieser Meinung zu sein, der liigt. — Gedanke ist alles; Worte



sind wie der Rauch, unter welchem das Feuer schwelt. Feuer kann wiarmen,
Rauch aber wérmt nicht, ja er erstickt womoglich die Flamme. — Meditati-
on ist wie ein friedvolles Gesprich iiber die erregenden Abenteuer der lichten
Welt, nachts am wohligen Lagerfeuer, mitten im dunklen Wald.

Etwas verstiandnisvoll tun, essen, horen oder sehen setzt bereits das Ich vor-
aus; dieses aber ist wesentlicher als Tun, Essen, Horen oder Sehen. —
Ebenso setzen Steine, Pflanzen, Tiere und Menschen das Brahman voraus;
und Brahman ist wesentlicher als Steine, Pflanzen, Tiere oder Menschen. —
Ich und Brahman sind identisch; nicht kenne ich ,,das Brahman® und spreche
von mir selber, sondern ich bin ,,das Brahman“ und spreche von mir selbst.
Sein ist mehr als Kennen, Sein ist ,,transzendentale Erkenntnis®, lebendige
GewiBheit und intuitive Erfahrung. — Oder auch, Sein ist Ausdruck Brah-
mans und Brahmans Spiegelung; Erlebnis ist Brahmans Ausdruck und

Brahmans Spiegelung; Erlebnis ist transzendentales Sein. Das Erlebnis der
Vollkommenheit ist das Sein der Vollkommenheit in Erlebnisform; das
eigentliche Sein des Erwachten einer wirklich ,,lebendigen® Seele. — Die
Selbstbesinnung Brahmans ist transzendentale Menschlichkeit; diese erfiillt
den liebenden Drang einer Seele nach Unsterblichkeit — und satte Allge-
genwart in den Dingen; alles iibrige Gerede dariiber — sind miide Worte
unvermdgender Schlaftrunkener. Wachsein und Lebendigsein heif3t die
Devise einer ,,lebendigen Seele”. Diese Selbstbesinnung fiihrt zu Autarkie
und Miindigkeit der Person; keine Allgemeinbildung und auch kein
Wohlstand verhelfen dazu. — Es hat umsonst gelebt, wer nicht diese Miin-
digkeit Brahmans zum Erlebnis gebracht hat, wie das Unkraut, welches vor-
zeitig ausgerissen wird. Eben daher die Schwere des Abschiedes im Tode
Unvollendeter, die keines natiirlichen Ursprungs ist, ohne allen dyonysischen
Schwung, ohne apollinische Einsicht.

Einst kam ein Streit auf, welches die stirkste Macht in der Welt sei, und man
entschied fiir das Feuer, denn das Feuer kann alles vernichten. — Da ent-
stand aber ein Sturm, und es gelang nicht, das Feuer zu entziinden, sondern
der Wind blies es sogleich aus; — also wurde der Wind fiir stirker als das
Feuer gehalten, und der Wind fegte alles hinweg, nur die Berge lieB er ste-
hen. Darum galten die Berge fiir stirker als der Wind und das Feuer. — So
regierten die Berge liber unsere Welt, die selbst den Wolken Befehle erteilen



konnten. Aber es fiel ein Regen und 16ste die Berge auf. Da merkte man,
daf} sie allesamt aus dem Nichts herstammten, und daf3 das Nichts stirker
war als alle Elemente der Welt, dal im Unscheinbaren die ganze Macht und
alles Leben beschlossen seien. — Dies ist die Wirklichkeit Brahmans, —
eine Wolke, die iiber den Himmel fahrt, auf welcher Brahman thront, — ein
Tautropfen im Grase, in dem sich Brahman spiegelt, — ein Blatt vom Baum,
mit dem Brahman zur Erde segelt, — ein Mensch im Gehdlz, durch den
Brahman seiner selbst gedenkt. Einzig das Bdse ist Brahman nicht, welches
sich selbst zu Brahman machen mdochte, welches eine Vielheit von Wirklich-
keiten oder Personlichkeiten stiften mochte und an die Leere des Raumes
oder das Nichts des Urgrundes glauben lehrt, der Abgrund des Tautologi-
schen und der Sinnlosigkeit, der Frivolitdt und der Zauberei. Brahman ist
allein liebenswert; wer sich Brahman hingibt, der genieft alle Liebe der
Welt, denn Brahman wird allenthalben geliebt. Om, — om, — om. —

Die Schonheit Brahmans erweist sich durch die Welt; die Unsterblichkeit
der Welt erweist sich durch Brahman; es gibt nur ein Brahman und nur ein
All. — Das Geheimnis wahrer Unsterblichkeit 6ffnet sich allein denen, die
reinen Herzens sind; denn wer zur Liige und Falschung neigt, befindet sich
dadurch in Opposition gegen das allem Uberlegene und in Abhingigkeit von
dem ihm Unterlegenen. Die Opposition hat nicht ndtig, wer die Vollmacht
des Ganzen in sich pflegt. Darum kann nur die wirkliche Herzensreinheit
des Brahman innewerden, denn das Reine ist das allem Gemischten und
Unreinen Uberlegene.

Ein Bauer namens Vajasrabasa hatte einmal drei S6hne und folgte dem all-
gemein iiblichen Brauch, sich die Gunst Brahmans durch Opfer zu erkaufen,
indem er einige seiner hinfélligsten Rinder abgab; urspriinglich war aller-
dings gefordert, die ganze Habe aufzugeben, — und auch das nicht in duBer-
licher Beziehung, sondern persénlich davon Abstand zu nehmen. — Mit
dem Sinn dieser Handlung ging erklérlicherweise aber auch ihr Vollzug
verloren, und so ,,opferte” man das im menschlichen Sinn Entbehrliche, ohne
dabei das im iibermenschlichen Sinn Unentbehrliche zu gewinnen. Hinzu
kam noch eine Verwechslung des Personlichen mit dem Sachlichen, indem
man zu der Annahme neigt, durch Kaufund Verkauf sich ,,Gunst erhandeln®

6



zu konnen, die als solche ja vollstindig auBier allem Handel, ja sogar auller
allem Verhalten steht und sich ganz auf das Urspriingliche beschréankt in
seiner Unscheinbarkeit oder seinem Nichthervortreten.

So dachte einer der S6hne dieses Bauern, Natschiketa, oder die ,,erste Stim-
me* seines unbewufliten Gewissens, da3 doch die Abgabe dessen, was man
ohnehin loswerden mdchte, nicht als ,,Opfer gelten und also auch nicht die
Wirkung eines Opfers zeitigen konne. Zumal auch noch geniigend Besitz
verbleibe, an den man sich hingen, durch welchen man Gott verraten kann,
also daf} er zu seinem Vater ging und ihn fragte, wem er nun geopfert werden
sollte. Mit der Zeit kamen auch den iibrigen S6hnen solche Bedenken, und
sie sprachen alle im gleichen Sinne bei ihrem Vater vor.

Vajasrabasa hatte darum vom Opfern seiner Stiere schlieBlich ganz Abstand
genommen und sich der Meditation verschrieben. Wihrend dieser Meditati-
on stieg aber sein erster Sohn Natschiketa immer tiefer in das Reich der Un-
terwelt und sah das Licht drei Tage nicht mehr, wodurch er sich drei Ver-
dienste fiir die Seinen erwarb, die ihm wieder zum Aufstieg verhelfen konn-
ten. Inzwischen unterrichteten finstere Diener den Fiirsten des Todes von
der Ankunft Natschiketas, der Seele eines Brahmanen so grof3 und stark wie
Feuerflammen, im Gesinnungskampf. — Nach der ersten Schlacht erbat
sich Natschiketa Gliick und Frieden, wie er sie kannte, bevor sein Vater den
Entschlufl zu meditieren gefalit hatte. Als zweites erbat er sich Auskunft
iiber das Geheimnis des Weges vom Frieden ohne und vor der Meditation
zum Frieden durch und nach der Meditation, der Feuerrituale, der Opferritua-
le, denn Tod und Feuer bilden den Ubergang zu Licht und Leben des ewigen
Himmels. Der Ubergang ist allerdings noch nicht das ewige Leben selbst,
und deshalb stellte Natschiketa als drittes die Frage an den Tod, was jenseits
des Todes zu erwarten sei, insofern doch ebensogut gesagt werden konne,
der Mensch sei nicht, als auch, der Mensch sei. —

Jetzt erst, nachdem der Gott des Vergénglichen und Ewigen die grofiten
Bedenken und Versprechungen zugleich gegen diese Frage ins Feld gefiihrt
hatte, nachdem Natschiketa grole Zweifel iiber die Moglichkeit einer Losung
und Antwort gekommen waren, mit der sich oft genug selbst Gotter und
Priester nicht zurechtfinden konnten, denn hier durfte des Bauern Sohn noch
zuriick, hatte er die Schwelle noch nicht iiberschritten, stand er noch immer



in Vorbereitung, — erst, nachdem der Brahmane sich auf seine schon be-
standenen Priifungen berief, 6ffnete ihm der Allméachtige das Tor ins Brah-
man, und das Atman Vajasrabasas erfuhr folgende Belehrung.

Om - ist der Name Brahmans; Brahman ist der Anfang und das Ende von
allem. Om gilt als Abkiirzung fiir Aoum, das vierfache Brahman, ndmlich
Brahman, Brahma, Wischnu und Schiwa — oder Sein, Werden, Bleiben und
Vergehen — oder Ewigkeit, Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit — oder
Feuer, Luft, Wasser, Erde — oder Gott, Himmel, Erde und Unterwelt. —
Wer Om kennt und erklart wird stets als Brahmane die tiefste Zuneigung
geniefien.

Selbst vollig gestaltlos, enthdlt Om alle Gestaltungen und wirft sie nach au-
Ben. Om steckt in allen Gestalten, und alle Gestalten stecken in Om. Die
inneren Gestalten in die dueren wirkend, bleibt Om frei von aller Gestalt in

seiner vierten Wesenheit. Om ist derjenige, welcher alles tut, aber ,,selbst*
untitig bleibt, eben der ,, Téater als solcher; Om ist das Tun, die Bewegung,
welche aus dem Beweger hervorgeht; om ist die Tat, welche das Werk ges-
taltet; und om ist das Werk, welches gestaltet wird, das aus der Tat hervor-

geht. Om ist das ewigbleibende Om; es ist aber dasjenige Om, welches sich
voriibergehend scheinbar aufgibt und das dann wieder seine Selbstaufgabe
aufhebt, zuriicknimmt, zu sich zuriickgeht. Om ist Ewiger, Schopfer, Erhal-
ter und Verzehrer; als Schopfer ist es Materie, als Verzehrer Seele, denn
Seele frit die Materie, und Urschdpfung ist noch bewuBtlos. Desgleichen
aber auch ist Om Beratender, Rat und Beratener, denn nur das Om kann sich
selbst tiber das Om belehren resp. vom Om aufgeklirt werden. Die wahre
Erkenntnis ist genauso eine Selbstbefruchtung wie die wahre Schopfung.
Diese Haltung muB} solange geduldvoll zur Garung gebracht werden, bis ihr
Erfolg aufbricht. Die Weltanschauung wie das Sein des Om ist eine allseits
abgeschlossene, personliche, in sich zirkulierende, im Gegensatz zur aufge-
16sten, sachlichen, uferlosen des Menschen. Nur das Om selbst kann zum
Om finden und es erldsen. Das erste Om ist Konig der drei nachfolgenden
Prinzen. Dieses Om lebt jenseits von Vergangenheit und Zukunft, jenseits
von Rechten und Pflichten, von Kausalitidt und Logik. Om ist groBer als das
Grofte und kleiner als das Kleinste, schneller als der Blitz am Himmel und
ruhiger als der Spiegel eines Sees bei Windstille. Das wesentliche ist das



Ewige, und das Zeitliche steht in seinen Diensten. Alles Ubel resultiert nur
aus der Verwechslung des Ewigen mit einer seiner drei Zeiten, aus einem
Mangel seiner Erkenntnis selbst als dem Vermogen (Realanlage) der eigent-
lichen menschlichen Personlichkeit. Kausalitét kriecht wie eine Schlange
uiber die Erde; Freiheit setzt ihre irdischen Werke wie Donnerkeile aus den
ewig zuckenden Blitzen der Sonne des Himmels heraus. Niemand findet
zum Brahman, und niemanden erlést das Brahman. Viele vernahmen das
heilige Wort, manche erkennen es einigermallen, nur wenige bekennen sich
dazu, und vielleicht verwendet es auch dieser oder jener. Das Atman ist die
einzige Anlage, um zum Brahman gelangen zu kénnen; mit fliichtigen Op-

fern kann nur fliichtiges Gut erjagt werden; das Ewige ist allein dem Ewigen
zuginglich. Niemand kommt zum Vater, nur der Sohn. Das Eine ist alles
in allem; nichts gibt es auBer ihm.

Viele sagen, hier sei die Welt, dort sei das Jenseits; das Jenseits sei das
,,Bessere”, wohl dem, der die Welt verldfit, wohl dem Eremiten. Dreimal
wohl jedoch allen denen, die da wissen, daf3 das Brahman allgegenwiértig sei,
die nicht mehr noch auf ihrer Flucht begriffen sind, die ihre Flucht bereits
hinter sich haben; viermal wohl dem Wiedergekehrten, dem Wiedergebore-
nen, dem Unanfechtbaren, dem freien Liebhaber der Welt, — der Hochzeit
von Himmel und Erde. — Wie der Mensch seinen Finger von sich streckt,
um sein Auge daraufzuwerfen, also streckt die Sonne ihre Erde von sich, um
ihre Strahlen daraufzuwerfen. Wie der Mensch als Beine 1duft, um als Kopf
zu beobachten, — so dreht sich Brahman als Erde herum, um als Sonne zu
leuchten. Im Kopf beobachten die Beine selbst, und in den Beinen lduft der
Kopf; in der Sonne leuchtet die Erde selbst, und in der Erde dreht sich die
Sonne. Wie der Mensch als Hand iiber sich selbst als Kopf hinwegféhrt und
die Haare streicht, also auch ist es die Erde, welche als Vogel iiber sich selbst
hinwegfliegt und die Windrichtung mifit. Der einzelne Leib ist der Tempel
und die vielen Leiber die Stadt Brahmans. Aber diese Stadt ist eine fahren-
de Stadt, und im Wagen fahrend rollt Atman als Wagen iiber sich selbst als
Weg dahin, wissend, daB3 er iiber sich selbst hinwegrollt, — féhrt Atman als
Wagen an sich selbst als Wilder voriiber, wissend, da3 er an sich selbst als
Wailder voriiberfahrt, dafl die Wélder als Wagen an sich selber vorbeifahren,
wie die Hand am Korper entlangfdhrt, — und wie die Hand in eine Hosenta-
sche féhrt, so fahrt der Wagen in diesen oder jenen Winkel des Waldes. Das

9



Atman singt als Vogel aus der Luft sich selbst als Mensch auf der Erde ein
Lied, es trinkt als Pferd in sich selbst als Quelle oder Flu3, und es ist der Fluf3
selbst, welcher als Pferd aus sich selber trinkt, sich iiber sich selber neigt,
und es ist der Vogel selbst, welcher als Mensch seiner eigenen Stimme dort
unten lauscht und hinundher unter den Wolken lduft, wissend, dafl dem so
ist. Atman ist es, der sich als Mensch auf sich selber als Wiese, in sich
selbst als Tal niederlegt, und es ist das Tal, welches, wissenderweise, kliiger
bei weitem als ein Mensch, sich in menschlicher Gestalt auf sich selber als
Wiese ausstreckt, in sein eigenes Inneres als Himmel hereinschaut, in sein
eigenes Auge, in die Sonne. — Nur zwei grundlegende Weltanschauungen
sind moglich, denkt sich Atman in diesem Moment als Mensch —, absolute
Vielheit oder konsequente Einheit: nicht anders. Alle spirituelle Geister-
schau hat keinerlei Ahnung von der konkreten Moglichkeit eines massiven
Monismusses; und macht sich allein um dieses Mangels wegen — schon
unendlich verdichtig. Nur in einer intensiv verinnerlichten Welt ist ein
konkret verinnerlichter Mensch mit Erfolg praktisch — iiberhaupt ,,denkbar®.

Das Atman, ungeboren, ist selbst in seiner Unmiindigkeit und Unschuld der
Fahrer als Seele, der Wagen als Leib, die Rider als Glieder, der Verstand als
Zigel, Sinn als Kutscher und Kréfte als Pferde, Bediirfnisse als Wege, und
der GenuB} als das Land. Das ist konkrete Poesie; und konkrete Poesie hat
mehr Wahrheit als abstrakte ZweckmaiBigkeit, welche in Not, Mangel, Leere
und Begehren ihre Wurzeln schlégt, aus denen ja niemals die Welt entstan-

den sein kann.

Wie im Schlaf die Méglichkeit zu wachen, in den Dingen die Moglichkeit zu

brennen, so steckt in allem das Brahman, im Menschen unter der Bezeich-
nung Atman. — Wie Wasser und Luft Formen alles dessen annehmen,
worein sie gegossen sind, so auch steckt in allem dasselbe Atman unter spe-
zifischen Bedingungen; nicht handelt es sich um selbstidndige Dinge, Wel-
ten, Personen, oder was es auch sei. Das Hiniiberragen des einen Atmans in
die Vielheit der Formen erzeugt Begierde und Groflenwahn, weil die Einzel-
form solchen Anspriichen nicht gewachsen ist, jedoch dafiir gehalten wird.
Es entstehen iiberméfBige Zuwendungen und Abgaben; im Verlust wird
sogleich alles verloren, im Gewinn sogleich alles gewonnen, zB. das eigene
Leben, oder die ewig dauern sollende Liebe, welche aber kiirzlich erst be-
gonnen hatte, — eine verriickte Absurditét, der das wahre Atman und Per-

10



sonlichkeitsgefiihl ginzlich geopfert worden sind. — Um ein Mensch sein
zu konnen mull Gott sterben; um Gott sein zu konnen mul} der Mensch ster-
ben. Stets Sorge, Bedrohung und Unerfiilltheit dort, stets Freude, Sicherheit
und Frieden hier. Gott ist das Licht, welches alle anderen Lichter ansteckt
und ihnen ihren Glanz verleiht. Wer diesen Gott nicht bemerkt, wandert
immer nur von Enttduschung zu Enttduschung, von Hinhaltung zu Hinhal-
tung und fillt immer wieder dem Leid zum Opfer. Das SelbstbewulBtsein ist
kein Individuum, sondern nur das Erkenntnisorgan fiir Individualitét; ich
erlebe auch nicht meinen Korper, sondern durch einen solchen die gesamte
Welt, also im Blutkreislauf zB. das ewige Leben in den Dingen dieser Welt.
Man muB ab sofort universal beziehen lernen und menschlichen Eigenarten
den Abschied geben; wer so das Scheinselbst vom wahren Selbst trennt —
erlangt darum alsbald die volle Erlosung; wer sich aus dem Zeitenstrom
kiithn herausgezogen hat wie einen Halm aus seinem Schaft im Schilf, eine
Taube auf dem Schlangenstab, der ist ein wahrer Erleuchteter, ein echter
Yogi: der grofe Vollendete.

In dieser Weise erfuhr Natschiketa dreifache Belehrung iber die drei Zeiten
vom Herrn des Todes, iiber die Gefahr, das Ewige mit einer seiner drei Taten
zu verwechseln — und drang hinaus in den wahrhaftigen Himmel der Un-
sterblichkeit. Natschiketa aber war das Atman Vajasrabasas, das durch
dreierlei Zweifel hindurch mufite und jedesmal einen endgiiltigen Sieg er-
rang. Dadurch verschwand der Bauer gleichsam vor den Augen seiner S6h-
ne und lebte fortan erst restlos gliicklich und in Frieden als Brahmane,
gleichsam unsichtbar, ohne Illusion, ganz in der Klarheit des Wahren.

Wie die Nebel morgens {iber dem Wasser gegen die eben erwachende Sonne
aufsteigen, so steigen die Upanishaden auf aus der Seele eines Brahmanen
gegen das erwachte Atman in seinem Herzen. Om, — om, — om. —

Einst kamen sechs Suchende zum Weisen Pippalada; aber dieser verlangte
fiir ein ganzes Jahr vollige Entwéhnung von der Welt, strengste Selbstzucht
und hirtestes Studium als Ubung. Fiir ein ganzes Jahr.

Als erster kam Kabnadhi wieder zuriick und fragte nach der Entstehung der
Geschopfe. Wie der Raum seine drei Dimensionen, so hat auch das Reale

11



oder das Dasein seine drei Prinzipien in Subjekt, Objekt und Verbindung der
beiden, die Sétze der Weltsprache Brahmans. Diese kehren iiberall wieder,
durchdringen die ganze Welt und bilden durch ihre Kombination alle Ge-
schopfe (Worte). — In der oberen Reihe stehen zB. Sonne, Norden, Prana,

Kraft, Bewegung, Brahman, Nahrung, und in der unteren Reihe Mond, Sii-
den, Rayi, Stoff, Form, Welt, Same. Beide zusammen schaffen die Zeit; der
Sonnenpfad zum einen Brahman, der Mondpfad fiihrt in die dreifache Welt.
Wer die Sonne erlangt, ist frei von Geburt und Tod, denn die Sonne zaubert
auf Mond und Erde wohl Stunden, Tage und Jahre, aber selbst untersteht sie
keinerlei Stunde, Tag oder Jahr. — Wie die Sonne ewig und furchtlos steht
am Himmel und allen Dingen leuchtet in der Natur, offen kraftvoll, freudig
und freundlich ohne jede Triibung oder Beeintrichtigung, unbestechlich und
souverin iiberlegen, aufrichtig und vorbehaltlos sich selbst gemil3, ohne
Riicksicht auf Wetter und Launen oder besondere Umsténde bei Tag und
Nacht in der Wellt,

also auch das Brahman steht in den Herzen aller Dinge in ewiger Treue
und unverbriichlicher Kraft, leuchtet ihnen bei Tag und Nacht ohne jede
Triibung oder Beeintrichtigung, ohne sich doch in ihnen zu verlieren, zu
verraten, zu vergessen, aufzugeben, — aufgeschlossen allem Treiben der
Weltendinge, von keinem einzigen bedroht, beneidet oder beargwohnt, in
ewigem Gliick, auch noch diese Dinge begliickend und die ganze Welt mit
Gliick begabend.

Was ist das, wovon die Upanishaden ihre Loblieder singen? Es ist das
Brahman; nichts anderes. Nur, wer das Brahman kennt und preist, kann ein
Brahmane, ein Vollendeter, ein Liebender, ein Gliicklicher sein. Die Welt
und die Inkarnation der Welt kennen natiirlich das Brahman nicht, welches
iiber ihnen schwebt wie der Geist Gottes iiber den Wassern in der Tiefe, und
wie Leben fur sich, wie die Tiere leben, welche den Menschen nicht kennen.

Danach kehrte Bhargava zuriick und fragte nach den Kréften, die im Leib
wohnen, und was die grofte unter ihnen sei. — Die kleineren Kréfte heiflen
Sinne, Glieder, Bediirfnisse, Triebe, Erkennen, Bestimmen, sowie weiblich
und ménnlich. Weiblich ist die Sonnenkraft Prana und méannlich die Erden-

12



kraft Raya; Pranaund Raya liegt aber die Hauptkraft Atman zugrunde, die in
ihnen Form annimmt und drauflen die Welt gestaltet, Sonne, Mond, Sommer,
Winter, Blitze und Wolken. Atman ist das Unsichtbare in allem Sichtbaren
der Welt, Atman ist Brahman; wer Atman kennt ist Brahmane, Brahman
erlost von allem Streben und Suchen in Zeit und Raum; wer Brahman kennt
wird wunschlos produktiv, frei titig und tatenlos vollkommen; er braucht
nur Brahman zu kennen und sonst nichts weiter, denn es gibt nur ein Brah-
man und nur eine Vollkommenheit. Geben macht selig, nehmen macht

unselig. Om, — om, — om. —

Danach kehrte Konsalaya zuriick und fragte nach der Entstehung Pranas. —
Prana entsteht aus Atman und enthélt Raya. Im allgemeinen werden fiinf
Sorten Prana unterschieden; in Sonne und Kopf herrscht Prana pur, in Erde
und Zeugung herrscht Apuna, in Ather und Verdauung zwischen den beiden
herrscht Sumana, in Luft und Herz herrscht Vyuna, in Feuer und Wirbelsdule
herrscht Udana; nach der alten Vorstellung und dem herkémmlichen Glau-
ben betritt Prana im Moment der Geburt, von Atman geleitet, durch die Fon-
tanelle den menschlichen Leib, um Wiinsche aus fritheren Leben nach irdi-
schen oder geistigen Giitern — weiter zu befriedigen. —

Gargya kam ebenfalls wieder und fragte nach dem SelbstbewuBtsein. —
SelbstbewuBtsein ist das in sich zuriickgebogene Selbstsein oder Leben, und
Leben das in sich zuriickkreisende Dasein. Es ist wie der vollig indifferente
Schlafzustand, wo es weder Traumen noch Wachen von irgendeiner Vielheit
gibt. SelbstbewuBtsein ist als solches vollige Geistesabwesenheit, reiner
Somnambulismus, ausgesprochen gespenstisch, ungreifbar, durchsichtig, wie
nicht vorhanden. Im Selbstbewuftsein als solchem geht nicht nur die Au-
enwelt unter, sondern auch die Innenwelt; es ist das erwachte Unterbe-
wuBtsein, das Schlafen mit gedffneten Augen, wie gesagt: beherrschter
Somnambulismus. Der Eingeweihte wirkt weit weniger als Traumer, wie
man allgemein sagt, denn als Schlafwandler; jedenfalls wire dies die vertief-
tere und reinere Form des Atman. Gegen eine menschliche Personlichkeit
stoft man an — gegenstindlich; durch eine libermenschliche Personlichkeit
stoBt man hindurch wie in unendliche Tiefen ohne allen Widerstand — ge-
spenstisch. — Bei ein Drittel Offnung des Bogens dringen die Triume her-
ein in das Selbst; bei zwei Drittel Offnung stellt sich eine Verbindung her

13



zwischen Selbst und Welt; bei volliger Offnung dringt das Selbst ganz in die
Welt und wird selbst zu einem Teil der Welt, wird der Bogen zur Strecke.
Wie morgens die Sonne ihr Licht iiber den Himmel ergiefit und abends in
diese Glut alles wieder zusammenrollt, — wie die Vogel abends in ihr Nest
zuriickfliegen, die Tiere ihren Bau aufsuchen, die Pflanzen ihre Bliiten
schlielen, so geht der Brahmane in sein Atman zuriick, kehren alle Dinge in
ihr Atman zuriick, denn es ist das Atman, welches sich in allem auseinander-
rollt, und das sich in alles zusammenrollt; und das Atman von allem ist das
Brahman in allem. Wissend allgegenwartig und damit allwissend in hohe-
rem Sinne wird, wer das Brahman kennt.

Als fiinfter erschien Satyakama wieder und fragte nach dem Sinn des Om. —
Om ist gleichsam Gegenstiick zu Au, dem ersten und letzten; om bildet ein
Kreuz zu Au, es verbindet senkrecht das Ewige mit dem Endlichen. Om ist
das Ewige im Endlichen, Ausdruck der gottlichen Macht, souverénen Frei-
heit und echten Lebenskunst. — Drei Erkenntnisgrade werden dem Om
zugeschrieben. Wer es garnicht erkennt wird bald nach dem Tode auf Erden
wiedergeboren; wer etwas erkennt wird auf dem Mond wiedergeboren; wer
viel erkennt auf der Sonne, und wer Om als das Brahman erkennt wird in die

Sphére der Sterne erhoben, des Ewigen.

Sukasa trat als Letzter hervor und fragte nach den 16 Speichen des Wagens
Atmans. — Der Weise Pippalada war ihm zu Gefallen und zéhlte die 16
Speichen der Weltrdder im kosmischen Raum auf. Alle Sterne am Himmel
sind ja Réder mit 16 Speichen, ndmlich Atom, Molekiil, Kristall, Pflanze
sowie Reptil, Tier, Mensch, Ubermensch einerseits und Elektrizitit, Licht,
Wirme, Schwere sowie Feuer, Luft, Wasser, Erde andererseits. In solchen
Rédern oder Himmelswagen fahren die Geschdpfe tiber den Himmel: Tiere,
Vogel, Baume, Straucher, Berge, Tiler, Fliisse und Seen, alle zusammen und
miteinander wie in einer gewaltigen Arche. Wie sich die Strome im Meer
verlieren und auflosen, so verlieren alle diese Dinge und Elemente im Atman
wiederum Form, Name und Eigenheit; und sie kehren wieder aus dem Meer
und verlieren sich wieder darein; wieder und immer wieder in immer wieder
in immer genau derselben Anordnung und Erscheinungsweise. In Raum und
Zeit allenthalben — stets die ewige Wiederkehr des Gleichen. Wem es zu
langweilig wird der stirbt; und wo zu viel Tod ist wird neues Leben auf dem

14



alten Mist wiedergeboren, — also daf} kein Grund zur Klage, sondern iiberall
immer wieder nur eitel Freude und Sonnenschein bestehen. Was wollt ihr
machen? Dies ist das Leben Brahmans.

Dies ist die tiefste Weisheit in ihren 16 Speichen. Wer diese Weisheit er-
kennt, der ist unsterblich. Mehr und Besseres 146t sich nicht sagen iiber das
Atman; es gibt nichts Tieferes als das. — Damit erschopften sich die Reden
Pippaladas an seine sechs Schiiler. Wir 6ffnen unser Herz der Anmut und
Selbstlosigkeit, und dem Opfer und der Bereitwilligkeit solcher Seher und
Lehrer wie Pippalada. Alles Geniale muf} einfach und alles Bedeutende
schlicht geartet sein. Unsere Liebe diesen gliicklichen Sehern. — Om, —

om, — om. —
.l.

Brahman ist Materie, und Brahman ist Energie; Brahman ist
Denken und Tun, Brahman ist Sinnen und Gefiihl; Brahman ist alles, Brah-
man bin ich; nichts ist auler Brahman, nichts ist nicht Brahman. — Wie es
einen Korper gibt, der doch viele Punkte und Langen hat, wie es ein Wesen
gibt, das doch viele Organe und Glieder hat, — so gibt es auch ein Meer, in
das viele Fliisse miinden, das viele Fische hat, — und so gibt es ein Brah-
man, in dem viele Sterne, in dem viele Menschen sind, — Brahman schafft
alle Dinge der Welt, Brahman lebt in allen Dingen der Welt, Brahman enthélt
alle Dinge der Welt. Aus der Einheit kommt Brahman, geht durch die Viel-
heit und kehrt wieder zur Einheit zuriick. Brahman ist Zeit, Werk und
Raum, alles in allem, das A und O, das Ich im Ich. Durch die Sonne tritt

Brahman hinein in die Welt, und durch den Menschen tritt Brahman wieder

aus ihr heraus; aber erst durch einen solchen Menschen, der sein Atman

gefunden, der Brahmane geworden. — Das niedere Tier hat eine innerliche
symbolistische, traumartige Wahrnehmung der Welt; das Wahrnehmungs-
vermdgen des hoheren Tieres 6ffnet sich bereits der Welt; das Wahrneh-
mungsvermdgen des niederen Menschen enthélt sich selbst als das sogenann-
te Selbstbewultsein; das feminine Selbstbewulitsein des hGheren Menschen
(,, Jungfrauen; Apokalypse) weil seine Wirklichkeit oder Leiblichkeit, sein
Leben auBler und um sich herum, im bewuBtlosen, schlafenden Selbstbezug
der Welt, im Brahman, von dem gleichsam nur ein Strahl ins Selbstbewulf3t-
sein hereindringt (,,Gottvater; Evangelium). Aber dieses Brahman ist das

15



Brahman des SelbstbewuBtseins; nicht hat das SelbstbewulBtsein ein ,,eige-
nes* Brahman, welches jenes andere oder groflere Brahman aufler sich lie3e,
vergleichsweise wie die Erde die Sonne (Vater und Sohn sind eins); sondern
das Brahman des SelbstbewuBtseins ist diesem immanent, vergleichsweise
wie der Leib dem Kopfe oder der Herzschlag dem Gehirn. — Nicht wird
sich das Gehirn in sich selbst seines Herzens bewuft, sondern das Herz wird

sich seiner selbst im Gehirn bewuflt; nicht wird sich der Mensch in sich
selbst seiner Umgebung bewuft, sondern die Welt; das Brahman wird sich
seiner selbst im Menschen, im Atman bewul3t. Wie die Rose nicht nur in
einzelne Teile sich aufteilt, sondern auch in viele Exemplare sich vervielfal-
tigt, — also auch die Person Mensch hat viele Gedanken in sich und viele
Menschenpersonenexemplare auf3er sich.

Wiirde man auf andere Sterne reisen, miiften diese sich als Natur erweisen;
wiirde man in die Natur steigen, miifite sich diese als Sterne erweisen (,,Ato-
me*). Aber durch solche Untersuchungen veridndert ein Mensch seinen
Standort und Gesichtspunkt; und Vergleiche von Tatsachen oder Erkenntnis
von Zusammenhéngen sind nur auf der gleichen Grundlage mdglich. Ich
kann unmdoglich einen anderen Stern als ,,Natur® bezeichnen, ohne dabei den
Charakter meiner gegenwartigen Natur kiinstlich zum Stern zu machen; ich
kann nicht zugleich hier drinnen und dort drauflen sein. Wer so denkt, der
denkt vollig abstrakt und ganz und gar unwahr. Unsere Natur ist nur inso-
fern , Natur®“, als die anderen Naturen blof3e Sterne sind, dh. unter dieser
Voraussetzung, denn die ,,Gedankenwelt* ist ein Ganzes, etwas Einziges.
Molekiile gibt es nur fiirs Mikroskop oder ein gedachtes Mikroskop; dieses
ist jedoch allein unter der Voraussetzung ein solches, daf3 es selber nicht von
Molekiilen ausgeht — sondern ein Mikroskop ist, dh. ein Korper, aus wel-
chem die Atome abgeleitet, und dem sie analog gedacht werden; Korper
sind die Urbilder der Atome, auch wenn sie nachher aus ihren eigenen Ablei-
tungen wieder direkt und unmittelbar ,,abzuleiten* versucht werden; denn
sonst hitte ich zwei gleichartige Objekte, die eine ernstzunehmende, diffe-
renzierte Anwendung aufeinander von sich ausschlieen, so als wiirden Kin-
der ,,Rduber und Gendarm* spielen, oder als ob eine Tausendmarknote
»~mehr* Wert hitte als eine Zehnmarknote, bei gleichem Druck und Papier.
— Es ist eine total verriickte — Annahme zu glauben, dal} es in der Welt nur
Molekiile gibe; denn entweder ist alles Molekiil - dh. ich laufe stdndig mit

16



einem Mikroskop vor Augen durch den Raum, - oder es ist alles Welt, dh.
ich laufe stindig mit unbewaffneten Augen herum. Wer den Standpunkt
,»Welt“ im allgemeinen beibehélt, wihrend er ihn im Einzelfalle ,,Molekiil*
verlaBt, der handelt ganz genauso, als wenn jemand die Ebene verlafit und
einen Berg besteigt, nun aber glaubt, der ,,Berg* stinde in der ,,Ebene®, so
konnte er einen Sprung machen und bricht sich den Hals; oder jemand lauft
eine Strecke, kommt zum See, glaubt der See liege in der Landschaft, - im-
merhin als See, jedoch andererseits in der Landschaft, - er konne einfach
weiterlaufen und ertrinkt; vielmehr am Berg ist alles hoch und im See ist
alles tief; entweder ich bin zu Berge, zu Wasser oder zu Land; aber ich kann
praktisch nicht gleichzeitig da wie dort oder hier sein. Doch die Menschen
urteilen theoretisch unversehens in ihrer Wissenschaft nur — auf diese abs-
trakte Art; sie kennen garkeine andere Moglichkeit; fiir sie steckt das antike,
gesilindere Denken voller ,,Aberglauben®; sie wissen liberhaupt nicht, wie
schnell sie sich selbst an den Galgen kniipfen; man ahnt es nur in einigen
Fallen. So erbdarmlich die Gedanken der Menschen, so erbarmlich sind auch
ihre Gefiihle; so ungeheuer das Wissen eines Brahmanen, so ungeheuer ist
auch die Seele eines Brahmanen. — Madgen meine Ohren horend und meine
Augen sehend werden, mégen meine Glieder gelenkig und meine Gedanken
beweglich werden, mégen Brahman und ich uns ewig die Treue halten, daf3
nichts uns scheide, denn es gibt nur ein Atman, wie es nur ein Brahman gibt;
mdge einst mir, der ich mich Brahman opferte, sich die gesegnete Wahrheit
der Upanishaden erschlieBen. Om, — om, — om. —

Drei Wege gibt es, auf denen das Brahman erlangt werden kann;
angeborener Instinkt und Verbleiben in diesem Milieu; ein guter Lehrer,
bereitwillige Fiigsamkeit sowie blindes Vertrauen; hirteste Askese im wirk-
lich nichts — umgehenden Alleingang, der voriibergehend alles Personliche
und Unpersonliche, Freunde, Besitz, Hobby, Beruf usw. dem allein gewaltig
herrschenden Ziel auf Gedeih und Verderb aufrichtig und besonnen in jeder
Minute und Sekunde unterordnet. Ja auch nach der Vollendung bleibt diese
Einstellung durchaus erhalten, — sie ist nur frei und es fehlt ihr die Dring-
lichkeit, unter welcher ein ,,Suchender steht; die bloe Pflege dieses stindi-
gen Volleinsatzes fiir irgendetwas ist daher umgekehrt auch schon ein erstes

17



Lebenszeichen fiir die bereits erwachende eigene Vollkommenheit. So
schlief3t sich eins im andern bereits wiahrend der Schulung fiir den Schiiler.

— Nur, wer vollig fest in der Erkenntnis Brahmans gegriindet steht und kei-
nen anderen Grund noch besseren Weg kennt, erlangt wirklich befriedigende
Unsterblichkeit. Der Glaube an sogenannte Reinkarnationen Einzelner ist
vorerst nichts als dulere Vorstellung, die darum auch nicht mehr als
Schwérmerei der Seele zu bieten vermag.

Jene Kraft, — welche die Sonne ausstromt, ist dieselbe, welche
auch vom Herzen ausgeht; wie die Sonne Planeten und Natur, so versorgt
das Herz GliedmaBen und Organe. — Einst lehrte der Seher Sandya fiir den
Moment des Todes und jeder Gefahr folgende Meditation. Ich bin die Quel-
le alles Lebens, ich bin die Wirklichkeit, ich bin unverginglich; ich bin ich;
die Quelle, das Reale und das Ewige. Wer von dieser Quelle getrunken hat,
den diirstet nicht mehr; aber wer zu den Menschen geht, der will immer
mehr wissen, denn das Alte versinkt, und Neues kommt auf, nichts ist ein
Ganzes. Darum, die Upanishaden bewahren uns das ewige Erbe unserer
ewigen Ahnen; Identitit mit dem, wovon Abhéngigkeit besteht, heilit den
SpieB umdrehen und Freiheit fiir eine hohere Personlichkeit gewinnen.

Ein Knabe bemerkte die Verodung des menschlichen Daseins
und suchte den Weisen Gautama auf. Der schickte ihn mit 400 Rindern in
den einsamen Wald, wo nun Satyakama mehrere Jahre zubrachte, um bis auf
1600 Rinder zu kommen. Als er dann so weit war, strich des Morgens in der
Frithe ein Wind durch die Bdume und sprach zu ihm: “Ich will dich einen
Ful} Brahmans lehren; die Liebe ist ein Zeh, die Freude ist ein Zeh, die Hei-
terkeit ist ein Zeh und das Gliick ist ein Zeh. Bald wirst du einen Vogel
singen horen, der kann dich einen anderen Fuf3 lehren.” Am néichsten Mittag
kam der Vogel durch die Baumwipfel, gerade als Satyakama auf seinem
Heimweg zu rasten suchte. Und der Vogel lehrte: ,,Das I ist ein Zeh Brah-
mans, das A ist ein Zeh, das O ist ein Zeh, und das U ist ein Zeh; diese Ze-
hen bilden den zweiten Ful Brahmans.“ Am Abend des folgenden Tages
brach die Sonne durch das Geést und lehrte den Jungen: ,,das Rot ist ein

18



Zeh Brahmans, das Gelb ist ein Zeh, das Griin ist ein Zeh, und das Blau ist
ein Zeh. Diese Zehen machen den dritten Fu8 Brahmans; morgen will ich
dir einen Apfel hinunterwerfen, der dich noch einen FuB3 lehren soll.“ Zur
Zeit des Schlafengehens am nichsten Tag fand Satyakama noch einen wohl-
schmeckenden Apfel im Walde, der ihn den letzten Ful3 lehrte: ,,das Ge-
schlecht ist ein Zeh Brahmans, die Musik ist ein Zeh, das Bild ist ein Zeh,
und die Nahrung ist ein Zeh Brahmans.* Als Satyakama nach vier Jahren bei
Gautama wieder eintraf, gratulierte dieser nur noch herzlich fiir die gelunge-
ne Ubung und ermahnte ihn, sich ja keinen FuB oder Zeh zu brechen. Der
fiinfte Zeh oder FuB ist nur eine Zusammenfassung der drei mittleren zwi-
schen den vieren, - insgesamt sieben, - welche in diesen mit zum Ausdruck
kommen. — Ebenso wie Satyakama erging es einem Schiiler Satyakamas
selbst, und spiter einem Schiiler dieses Schiilers auch wieder; bis zur vierten

Generation.
. | L ]

Ein Vater schickte seinen Sohn auf die Schule, um die Veden zu
lernen. Svetaketu war tiichtig und lernte sie alle auswendig, auch wuflite er
auf jede Frage zu antworten und war uniibertrefflich in der Anwendung aller
Veden auf alle erdenklichen Situationen. Als er dann heimkehrte, mif3fiel
Uddalaka seine elegante und fliissige Handhabung der Veden, so als ob ein
Virtuose die Technik des Zweikédmpfers oder des Guitarrespielens beherrsch-
te. ,,Hast du dich auch nach dem Wissen des Unwiflbaren erkundigt, aus
dem alles Wissen erfolgt? forschte er seinen Sohn aus. Dieser verneinte
und glaubte Sinn und Gehalt der Welt prompt in Wissen und Dasein er-
schopft, in der gegenseitigen Begegnung von Einzelheiten derselben Sphire,
oder von einzelnen Sphéren desselben Umfassenden. ,,Eitel ist alles das®,
meinte hierauf Uddalaka, ,,was sich auf das Sichtbare, Greifbare, zu Horen-
de, zu Schmeckende stiitzt. Wer zB. den Lehm kennt, weil3, zu welchen
Formen er sich verarbeiten 146t; kennt jemand das Gold, so weiB er, zu wel-
chen Gestalten das Gold verarbeitet werden kann. Wer aber nicht weil3, was
der Mittelpunkt aller Planeten ist, wird eine Unzahl Gesetze herausfinden,
um sich ithr Verhalten zu erkldren. Ebenso enthalten die Veden eine Unzahl
von Lebensbestimmungen, auf die jederzeit verzichten kann, wer den Punkt
innehat, welcher die filhrende Rolle in ihnen spielt. Die Veden lassen sich

19



weiter ausbauen, wie sich die Gestalten der Erde weiter ausbauen lassen;
aber nicht am Ende sondern am Anfang solcher Unternehmungen liegt das
Ganze, liegt die Perfektion.*

Erstaunt dariiber, dal3 es auBBer den Dingen der Welt noch ein solches Unding
geben sollte, wollte Svetaketu ndheres dariiber von seinem Vater horen.
Denn wer das Unding kennt, der muB3 im Grunde alles kennen und alles be-
herrschen; der ist allwissend und allméichtig, der hat den Stein der Weisen
und das Elixier des Lebens, der ist durch seine Kenntnis die Ehe mit dem
Erkannten eingegangen, nichts trennt ihn mehr von einem AuBeren, weil
,,Unbekannten®.

Darauf Uddalaka: ,Im Anfang liegt das Reale. Die Menschen meinen, das
Nichts stdnde im Anfang. Aber das Nichts ist nur der Anfang vom Stand-
punkt der Welt aus; vom Standpunkt des Anfangs selber ist die Welt das
Nichts und der Anfang das Wirkliche. Die Menschen kénnen nicht laufen;
sie fuchteln drauflos, wie oder wo sie der Zufall gerade hinstellt, vermeinend,
es sei noch derselbe Flecken wie zu jener Zeit. Nur der Anfang ist konkret
und individuell, alles Weitere bloBe Erscheinung und vielfiltig oder allge-
mein. — Nichts ist einmalig in der Welt; es gibt niemals ,,diesen Tisch,
,,dieses” Sofa, ,, diesen‘ Storch, ,,diese“ Eiche; Tatsache ist, da} es nur im-
mer alle Tische und alle Sofas gibt, alle Storche, alle Eichen, alle Tiger, alle
Bienen, bzw. viele Tannen, viele Rosen, viele Astern, viele Veilchen, viele
Berge, viele Fliisse usw. . Das einzige — Individuelle soz. kdnnte in der
Welt noch durch den Menschen hervorgetreten sein; aber auch dieser ver-
dankt seine Individualitit lediglich dem Urgrund, — das unbewulfte
SelbstbewuBltsein dem unbewuBten Urgrund, das selbstbewufte Selbstbe-

wuBltsein dem bewuBten Urgrund. — Etwas anderes ist es sich in die Welt

schicken, um sie spontan kennenzulernen, — dann wird man ein negativer
Intellektualist, das eine der Kenntnisse wegen, das andere weil man sich
selbst nur als einen Ausschnitt dieses Bereiches vorkommt; und etwas ande-
res ist, wenn man sich in die Welt begibt, um sich nach alter Weise weiter
dort auszuleben, — dann wird man ein positiver Vitalist, das eine um des
Lebens wegen, das andere weil man die Ursache desselben ist. Dies ist die
grofftmogliche Weisheit iiberhaupt. — Wie alle Dinge aus Gold nichts vom
Gold verschiedenes, Eigenes, ,,Selbstiandiges* machen, sondern es geht dabei

20



um den bloen Formalismus, — ein Goldbuddha ist kein lebendiger Buddha,
ein Goldzahn ist kein richtiger Zahn, ein Berg Gold ist kein wirklicher Berg,

ein Goldfisch ist kein lebendiger Fisch, — so auch sind alle Buddhas, Fische,
Zihne und Berge keine wirklichen, sondern Brahman in der oder der Gestalt,

ein verwandelter Riibezahl, vom Standpunkt der vitalen, der Lebensweisheit.
Die Menschen haben viele unwirkliche Personlichkeiten; die Brahmanen
haben nur eine wirkliche Person; — jene leben in einer Welt, diese in vielen
Welten, weil sie laufende, lebendige, Standpunktbegabte sind, — wahre
Seher von Format: ,lebendig, beweglich, sehend; ganz anders als Men-
schen.

»Mein Sohn“, fuhr Uddalaka fort, ,,die Weisheit ist schwierig und unge-
wohnlich, aber nicht um ihre Jiinger zu vergridmen, sondern um diese von
ihren Feinden sanft zu befreien und auf eine natiirliche Art zu distanzieren.
Unser Einsatz ist nun um kein Hundertstel — gréBer als das Resultat, nach
welchem wir streben; und wiirde ein anderer diesen Einsatz uns abnehmen
konnen, miilite auch das Resultat nach dem Gesetz der universalen Harmonie
das seinige werden; nur derjenige konnte in Wahrheit von anderen solchen
Einsatz fiir sich ,,wiinschenswert* halten, zB. von der Wissenschaft, vom
Staat, von Freunden, von Gott, welcher dann auch nicht ,,ernsthaft* das Re-
sultat fiir sich in Anspruch zu nehmen gedichte; wer fiir sich schafft, der
schafft auch immer aus sich heraus; so greifbar realistisch das Bediirfnis
nach Erlésung und Vollendung, so greifbar nahe ist auch die Befriedigung
durch Erlésung und Vollendung. — Jede andere Ansicht irrt oder liigt, man
muf es nur richtig anpacken. In das hohere Leben zu kommen ist nicht
schwieriger sondern genauso umstindlich, wie in das niedere Leben zu ge-
langen; in dieses gehen wir ein durch die vollwirkliche Geburt, in jenes
durch den vollwirklichen Tod; lernen mull man in beiden Fillen; Geburt
und Tod sind gleich grof und gleich schwer; wer sein niederes Leben ver-
liert wird sein hoheres finden; das Niedere schlie3t das Hohere von sich aus,
dieses umfafit jenes mit in sich, indem der Mensch vergeht, steht das Brah-
man in ihm auf, aber nicht ist es der Mensch, welcher Brahman Platz macht,
sondern Brahman ist es, welches sich beim Menschen Platz verschafft; denn
der Mensch ist nichts, und Brahman erwirkt alles.«

21



,,.Die Gefiihle der Seele richten sich stets nach den Einsichten der Secle.

Was einer fiir bedeutend hélt, - ob es bedeutend ist oder nicht, - dafiir wird
er in jedem Falle sterben wollen, und sei es fiir sich selbst; da gibt keiner
nach. Die Seele hat keine andere Moglichkeit und keinerlei Ausweg, als
exakt ihren Einsichten gemal zu leben; daB jemand meint, er glaube an das
und das, lebt aber in Wahrheit fiir etwas ganz anderes, ist nur die triviale
Frage des Grades einer Selbsttduschung und keinerlei ernst zu nehmenden
Beriicksichtigung wert. — Weisheit und Lebenskunst, Weltanschauung und
Charakter spielen niemals — beliebig auseinander, sondern sind fest und
unabkémmlich aneinander geschmiedet, wie Griff und Klinge eines Schwer-
tes, oder wie Stiel und Bliite einer Pflanze ineinander gefiigt; jede andere
Ansicht irrt zugunsten der menschlichen Eitelkeit des Einzelnen. — Un-
zdhlbare — Mengen an Menschen und Generationen aus aller Vergangen-
heit, womit unzéhlbar viele Sterne hitten bevolkert werden konnen, haben
Tragddien unvorstellbaren Ausmalles durchlebt, haben gekdmpft und gelitten
in ihrem unendlichen Wahn, wie sie sagten, aufgrund des Prestiges, das sie
ihrer Herkunft schuldig glaubten und fiir die Ideale der Zukunft, fiir ,,ihre*

Zukunft, und damit ihre Zeit versdumt. Alle diese leben nun lédngst nicht
mehr, all ihr Streben und Sorgen ist nun langst vorbei, und woftir? fiir die
»Zukunft®, fiir ein Nichts, denn Vergangenheit und Zukunft sind nicht, dh.
sie sind nichts. Alles ist umsonst gewesen, alles wurde einer Tduschung
geopfert, geblieben ist lediglich Brahman; um ihr bestes Gliick sind sie
betrogen worden, Hungerleider und Asketen, Halbmonde und angebrochene
Existenzen; Enden ohne ihre Anfénge in sich, Anfénge ohne ihre Enden in
sich; bescheidene Hoffnungen ohne satte Erfiillungen, oder arrogante Per-
fektionen ohne karges Schmachten, nichts konnten sie halten, nichts ist ihnen
geworden, alles blieb ihnen ferne, und auch der Rest wurde dann noch ge-
nommen: triibe Tassen und leere Kriige waren sie alle. — Mein Sohn
Svetaketu, sei nicht so toricht wie diese da, sei weise, bedenke, worauf es
ankommt, was diec Wahrheit in allem Denken ist; bedenke die Wahrheit,
meide die Tauschung. Das, was heute Gegenwart ist, war auch schon ges-
tern und vorgestern Gegenwart; und es wird noch immer Gegenwart sein,
morgen und iibermorgen. Die heutige Gegenwart ist noch immer die wie
vor hunderttausend Jahren, wir leben noch immer in der damaligen Epoche,
nichts hat sich seither verdndert oder gewandelt; und diese heutige oder

22



damalige Gegenwart ist auch schon dieselbe, wie die nach hunderttausend
Jahren folgende, wir leben schon in jener fernen Zukunft, und nichts wird
sich wesentlich dndern von dem, was allein wirklich oder bedeutend ist.
»Mensch® und ,,Leben sind ein Selbstmiflverstindnis Brahmans, — jener
Zustand, wo die Phantasie zum Traume und die Wirklichkeit zum Alp zu
werden beginnt. Wir sind die eine Gegenwart selbst. — Bedenke, daf3 du
allwissend und allméchtig bist; aber zeige es nie, sondern setze es durch.
Auch soll diese Haltung niemanden aufgezwungen oder angepriesen werden,
da sie selber viel zu unbedeutend hierfiir ist. Die Eigenméchtigkeit soll nur
von dem Eigenmaéchtigen in aller zu Gebote stehenden Eigenmaéchtigkeit
ergriffen werden, — und alles wird gut, was diesen Umsténden forderlich ist.

Ube die zentrale Haltung, den zentralen Blick, den zentralen Griff, - sei
unbeirrbar, unbestechlich und furchtlos, - dann hast du die Erleuchtung und
die Erlosung, die Erweckung und die Auferstehung, die Ruhe und den Frie-
den. Meide jeden inneren Umgang mit nicht Erleuchteten, auch den negati-
ven; suche die Einsamkeit zu iberwinden in der allein korrekten Suche nach
effektiv Suchenden. Was in der Welt auch jeweils geschieht, Brahman pur
steht immer daneben, ist immer dabei, sieht alles mit an — und wird doch nie
betroffen. Vielheit im Vordergrund bedeutet Kampf und Unruhe; Einheit
im Vordergrund bedeutet Frieden und Ruhe. Wir, Svetaketu, leben nicht nur
alle im selben Raum, sondern es lebt auch in uns allen dasselbe Brahman;
und wir sind alle dasselbe Brahman. — Sollte dies ein Widerspruch sein,
nun so wire die Welt eben nach dem Widerspruch und nicht nach dem
Gleichklang erbaut. Uberhaupt, wenn der Gleichklang dem Werk, sollte
dem Werkmeister die Diskrepanz typisch, und eben darum fiir jene so un-
wahrscheinlich schwer erkennbar sein; Siinde wire nach diesem Bestand
nur, wenn der Gleichklang dem Schopfer, oder die Diskrepanz der Schop-
fung eigentiimlich zu werden versuchten, denn das wére unter anderem ein
Widerspruch, der aufs Werk iibergriffe.*

»Svetaketu, wenn du jemals einen Menschen gewinnst, dich an einen Men-
schen gewdhnst, einen Menschen liebst, dich an diese Liebe gewdhnst,” fuhr
Uddalaka in seinen Uberlegungen fort, ,,bedenke, mein Sohn, daB du auch
dich selbst gewannst, dich an dich gewohntest, dich selbst lieben lerntest,
dich an deine Selbstliebe gewohntest. Und was , mein Sohn, ist es, das dich
gefunden, das dich lieben gelernt, sich an dich gewohnt, an seine Liebe zu dir

23



gewohnt hat? Svetaketu, bevor alles das eintreten konnte, bevor alles das
eingetreten war, da standest du noch in deiner Wahrheit, in deiner Reinheit,
in der vollig interesselosen und gleichgiiltigen, welche in alle Dinge der Welt
ibergreift und einander gleichstellt; dann aber sagte die Wahrheit, dieses
BewubBtsein steht mir am nichsten, dieser Leib steht mir am néchsten, mit
ihnen will ich mich vereinigen, ihr Los soll das meinige werden, und verlor
auf dem Wege ihre Reinlichkeit. Wiére deine Wahrheit in einem anderen
erwacht, hétte sie sich an einen anderen gewohnt, hitte sie einen anderen
lieben gelernt, hétte sie sich an die Liebe zu einem anderen gewdhnt, dann
wirst du, Svetaketu, jener andere Mensch gewesen, wirst du als jener andere
Mensch gliicklich oder ein Suchender geworden, dann héttest du als jener
wiederum nicht werden mdgen, wer du als dieser bist, wie du als ,,dieser
nicht ,,jener andere* sein mochtest. Aus deinem Eingehen auf die Ndhe —
und Aufdringlichkeit einer zufilligen und einseitigen Situation auf3er dir
selbst, hat sich eine Verbindung hergestellt, mit welcher du dich fortwéahrend
identifizierst und verwechselst, der du dich aus freien Stiicken und unge-
zwungen gemein machst. Und, mein Sohn, wie du dein Pseudonym ken-
nengelernt hast, so lernst du auch andere Pseudonyme kennen; und wie jede
solche Bekanntschaft einen Anfang hat, so muf} sie auch ein Ende haben;
wie du also die anderen Pseudonyme verlierst, so wirst du auch das eine
Pseudonym wieder verlieren; und der einzige Unterschied zwischen diesem
oder jenem Pseudonym fiir dich ist der Zufall, die Willkiir; aber was in dir
den Antrieb ausmacht, solche rein zufalligen Bekanntschaften ihrer Vergéng-
lichkeit entreilen und verewigen zu wollen, das, mein Sohn, ist die Wahrheit
in dir, welche sich dem Irrtum gemein gemacht hat, eine vergebliche Befrie-
digung durch den Irrtum sucht und in Widerspruch gegen ihn gerét, dh. ge-
gen die Sterblichkeit pseudonymer Bekanntschaften. Das wahre Atman in
dir ist dasselbe wie das Atman in irgend einem anderen; du bist nicht nur du,
sondern auch der andere; und der andere ist nicht nur er, sondern er ist eben-
so auch du; du bist ich, und ich bin du; wir sind alle derselbe. Ewiges
Leben nur durch die Liebe zu und Einheit mit allen anderen.*

,»Mein Sohn, was dich zu einem Pseudonym macht ist vor allem deine Nihe
zum Gedéchtnis aller, die durch Erlebnis nahegeriickten Dinge. Durch an-
dere Erlebnisse, zB. durch die Erlebnisse eines anderen, hitte sich dir auch
ein anderes Geddchtnis verbunden, héttest du — ein anderes Pseudonym

24



erworben, wirst du aus deiner Unschuld heraus sogar ein ganz ,,anderer*
geworden als der du jetzt ,,bist”, héttest du anderes lieben gelernt. Von
solcherlei Zufélligkeiten héngen die Pseudonyme Brahmans in den Seelen
der Menschen ab; vor jeder Bekanntschaft ist es einerlei, welche Bekannt-
schaft es sein wird, oder auch welches Erlebnis; danach gewinnt diese Zufil-

ligkeit ihre vollige Personifizierung und scheinbare Verewigung oder Verab-
solutierung durch Brahman vermoge des Gedichtnisses der Toten; es ist, als
wollten die Blétter eines Baumes sich selbst zu Baumen machen und den
Baum zu einer Art ,,Blatt”, dh. untergeordnete Sache, beildufige ,,Nahrungs-
quelle®, sekundirer ,,Lebensraum®, leeres ,,Mietshaus“, summarische ,,An-
siedlung“ usw.; diese Umkehrung erscheint eben folgerichtig noch vor der
Wahrheit oder dem, was das letzte im Dasein der Erschaffungen oder Verdu-
Berungen ausmacht. — In niemandem mochte das Brahman seine erworbe-
nen — Bekanntschaften aufgeben; aber in jedem ist Brahman seinen bevor-
stehenden — gleichgiiltig gegeniiber. Der Mensch hiangt personlich oftmals
weit mehr an liebgewordenen Armseligkeiten als an neugewonnenen Reich-
timern. Mein Sohn, was an dir der ,,Svetaketu* und an mir der ,,Uddalaka*
ist, das sind nichts anderes als blof zufillige Gewohnungen dessen, was vor
aller Gewohnheit und von aller Gewohnheit frei in uns lebt und in seiner
Wahrheit auch frei bleibt, des einen und einzigen Brahman’ allenthalben,
unserer Wahrheit. Waérest du andererseits in einem anderen Menschen gebo-
ren, wiren dir andere Dinge lieb und teuer geworden; lerne laufen, mein
Junge, lauf” durch die Welt, aus vollstem Herzen, lauf” was du kannst, aber
bleibe nicht stehen und schlage nie Wurzeln, dreh’ dich nicht um, dort in der
Welt, laufe weiter. Hier ist Brahman, dort ist die Welt; hier herrscht Brah-
man iiber die Welt, dort herrscht die Welt iiber Brahman. Lerne laufen,
mein Junge, dann bleibt dir das Ubel erspart, und die Weiten eines sonnigen
Horizontes voller Lacheln kénnen sich dir tatsdchlich er6ffnen; stehe nur in
dir selber still, aber halte nirgendwo an in der Welt, dann bist du verloren
und findest so leicht nicht mehr zuriick (sog. ,,Atherisierung des Blutes®). —
Du wirst, vor 500 Jahren geboren, genauso gliicklich geworden, wie du es
unter den heutigen Umstidnden bist, oder 500 Jahre spiter geboren sein wiir-
dest, ohne Bedenken daB ,,deine* Zeit nur ,,gerade heute sein konnte; werde
ein Sieger iiber das Pseudonym und seine GefraBigkeit, spiele mit Raum und
Zeit. Das ,Erstgeborene® gehort immer Gott und wird seit den dltesten

25



Zeiten Gott geopfert. Bedenke, wovon du gefallen bist, Svetaketu, und
kehre zu deiner ersten Liebe zuriick. Der Drang sich lebhaft auszugestalten
und die Einsicht in das, was Brahman in seiner Dunkelheit ist, machen zwei
Seiten derselben Situation fiir einen Suchenden, die iiberall zusammengehal-
ten werden miissen. Wie alle Adler und alle Stiere nur Ausdruck des einen
Grundwesens Stier oder Adler sind, so auch sind alle — Menschen nur Aus-
driicke des einen Grundwesens Brahmans, uzw. in seiner Totalitét, oder eben
die vollkommensten Ausdriicke, dh. sofern in ihnen das Atman erwacht ist;
da kommt es im absoluten Sinne garnicht auf diesen oder jenen Stier oder
Menschen an.

Ein Mensch ist ebenso sehr der Selbstsucht wie andererseits der Selbstopfe-
rung fahig; beide Vermdgen heben sich zu dem Ergebnis auf, dal das Abso-
lute Brahman gehort und die Milde der Welt. Den Sanften wird die Erde
gehoren, aber der Himmel 148t sich nur durch Gewalt 6ffnen. Du bist nicht
der Mensch, Svetaketu, aber du hast ihn in der Hand; du kannst ihn abgeben
oder behaupten im kleinen oder im gro3en, wie du willst; das kdnntest du
nie, Svetaketu, wenn du der Mensch selbst wirest, sondern dann wirest du
Egoist und miiftest fiir ihn leben oder sterben auf Gedeih und Verderb ohne
jede Moglichkeit zu etwas anderem; du wérest Tier, nicht Personlichkeit.
Die Welt ist gewil} nicht so angelegt, dal man bei ndherem Zusehen in un-
endliche Traurigkeit verfallen oder zu bizarren Phantasmagorien wie solchen
der Geisterseher Zuflucht nehmen miiflte; ihre Wahrheit bietet vielmehr
allen AnlaB3 zu aufrichtiger und echter Freudigkeit. Glaube mir, Svetaketu,
glaube mir, manchen wird diese Wahrheit bitter ankommen; aber erhalten
wird sie sich iiber Jahrtausende hinweg, und immerwieder wird man in Liebe
von den Upanishaden sprechen und sich in den Bereich der Gliickseligkeit
stellen, welche von ihnen ausgeht, umsomehr, da wir keine Beweise haben,
die fiir ihre Richtigkeit sprechen, sondern uns allein auf unsere Neigung oder
Mutwillen und eigene Veranlagung oder Geschmack zuriickgewiesen fin-

13

den.

,.Svetaketu, du erfreust dich deiner nur dadurch, dafl du von dir weiflt; ohne
Wissen keine Freude, ohne SelbstbewuBtsein kein Selbstgefiihl; der Gedan-
ke ist der Vater des Gefiihls; beachte die entscheidende Bedeutung der Ge-
danken fiir das Gefiihlsleben, mein Junge; was nicht in deinem BewuBtsein

26



steckt, das lebt auch niemals in deinem Gemiit. Je reiner die Gedanken sind,
desto lebhafter konnen die Gefiihle werden; die Reinheit der Gedanken wird
von Laien oft auch ihre Abstraktion genannt; der Ausdruck ist an sich rich-
tig, nur versteht man im allgemeinen unter der ,,Abstraktion” eines Gedan-
kens nicht seine Reinheit gegeniiber den Sinnen oder dem Gefiihl, sondern
seinen Abstand gegen die wahre, lebendige Wirklichkeit, dh. seine Unver-
niinftigkeit, seine UnzweckmaiBigkeit, seine Unbrauchbarkeit und auch inne-
re Unwahrhaftigkeit sogar. Aber tot muf} die Seele werden in der Gedan-
kenwelt, um lebendig sein zu konnen in der Gefithlswelt; nur oder nur le-
bendig sein wollen, hiele eine triigerische und unheilvolle Einseitigkeit be-
gehen. — Mein Sohn, bedenke, dafl es ohne Mathematik keine Technik,
keine Briicken, keine Pyramiden und keine Feldziige, iiberhaupt keine Wirt-
schaft geben wiirde; ohne die Sinne fiirs AuBere, konnte kein Wesen sich
drauflen bewegen; Wissen ist Macht auch auf okkultem und religiosem Ge-
biet; immer gehdren Theorie und Praxis in irgendwelcher Form zusammen
wie auBBen und innen oder wie frither und spéter, oder wie durch den Tod das
Weiterleben ermoglicht wird. Vieldeutigkeit im Denken wirkt sich aus als
Unentschlossenheit im Tun, Unklarheit als Unsicherheit, Nichtwissen als
Ohnmacht, Zweifeln als Zogern, und GewiBheit verleiht Festigkeit, Uber-
zeugung — Durchschlagskraft. Auch schon der Kdrper besteht aus solchen
Extremen wie Nerven und Blut oder Knochen und Muskeln. Es gibt daher
kein sattes Gefiihlsleben ohne die wirklich diirre Gedankenbildung; die
Menschen lieben nur keine sinnvollen Extreme, sondern eher die tautologi-

sche Verdoppelung des Einseitigen; erst die Reinheit der Gedanken ermdg-
licht die Intensitit eines x-beliebigen Gefiihls; nur gediegene Standhaftigkeit
verbiirgt dynamische Beweglichkeit; vom mechanischen Standpunkt aus
handelt es sich hierbei um kontradiktorische Widerspriiche, und diese sind
fiir ein logisches Empfinden natiirlich ganz unertraglich. Du bedarfst also,
um ein hoheres Leben zu erméglichen, vor allem einer anderen, einer vertief-
ten Denkweise, denn nur die Wahrheit macht frei.*

,,Also deine Freude an dir verdankst du unmittelbar nur deinem
Wissen von dir; je weniger Wissen, desto weniger Freude; je richtiger die-
ses Wissen, desto gesiinder diese Freude; ohne solches Wissen (Besinnung)
— gar keine Freude (Leben), sondern die typische Freudlosigkeit aller Men-
schen, die keine Brahmanen sind. — Mithin, das BewuBtsein vermittelt

27



dem Gemiit die Dinge der Welt; sie alle senden Gedanken in das Bewuf3t-
sein, ua. auch der sog. Leib; des weiteren dann die unmittelbare Umgebung,
und schlieBlich verliert sich das in der Ferne immer mehr. — Entsprechend
wird, weil BewuBtsein Bewegung und Tod Leben vermittelt, auch der nichs-
te Korper oder Leib am besten beherrscht, sehr gut noch schlieBlich die Din-
ge der sog. Umgebung dieses Leibes, und die fernere Welt 146t sich schon
schwieriger erreichen, dh. nur erst durch Hinlaufen mittels der Beine. Ganz
jenseits liegt das Brahman in seiner allgegenwértigen Gleichartigkeit. —
Aus alledem geht hervor, daB8 der Mensch ein AuBeres und ein Inneres hat,
und daB von einer sog. ,,Welt* (drauBBen) in Wahrheit garnicht zu reden ist;
also daf3 es auch ,,den“ Menschen nach iiblicher Auffassung gar nicht gibt,
man hat einfach die Tatsachen aus ihrem Gleichgewicht geschoben. Son-
dern der Mensch lebt durch seine Beine auf das Firmament hin orientiert,
erlebt in seinen Beinen das Firmament; er lebt mit seinen Armen auf die
Umgebung hin orientiert, erlebt in seinen Armen die Umgebung; er lebt in
seiner Sprache auf den Leib hin orientiert, erlebt in den Lauten seiner Spra-
che den ,,eigenen Leib“, das erste oder ndchste Stiick aus der Welt; und er
lebt durch seine Gedanken ganz in sich selbst und auf sich selbst gestellt.
Die Gedanken sind von alledem am sichtbarsten und werden am besten be-
herrscht; sie sind dem Néchsten das Néchste. — In erweiterter Form ist
diese Abstufung von den Alten auch auf den ganzen Kosmos iibertragen
worden. Deshalb wird gesagt, dal man auf der Erde, auf dem Mond, auf der
Sonne und bei den Sternen ,,wiedergeboren* werden konne. Eine solche
Erweiterung schlie3t aber auch eine Verinnerlichung mit ein; und deshalb
gilt als Ursache der viererlei Wiedergeburten die Wahrheit von den viererlei
Erlosungsstufen im Kernwesen des Menschen selbst:  Verstiandnis, Erkennt-
nis, Bekenntnis, Verwendtnis. Auf der vierten Stufe ist der Mensch Brah-
mane, Vollendeter, alles in allem geworden.” Das ist Weisheit aus dem
Brahman.

»Die Freude deiner Seele, Svetaketu®, fuhr Uddalaka im Gespriche fort, ,,ist
wie ein kleiner Same, den eine Eiche in die Erde geworfen hat. Die Eiche
ruft nun den Samen, daB3 er zu ihr heraufkommen mége. — Die Erde ist die
Unwissenheit, welche den Keim der Freude zunéchst in sich selbst zuriick-
hilt, bis die Frithjahrssonne zur groBBen Erweckung leuchtet. Das Wissen ist
gleichsam das Wachsen, durch welches sich der Freudesohn seinem Freude-

28



vater ndhert; und die Vollendung der Wissensgestalt bedeutet die Verméih-
lung der aufstrebenden Jungfrau mit dem sich herabsenkenden Brautigam. —
Auf das Dasein des Keimes folgt das Wachsen der Gestalt; und auf die
Verméhlung der Gegensitze folgt die Identitét in der Frucht, die Vollendung
im Selbstbezug. — Durch die Freude verbindet sich die Freude dem Ge-
wubten; je mehr die Freude weil3, desto mehr ist auch die Freude; wenn die
Freude alles weiB, ist sie auch alles. Es gibt keine Endlosigkeit kontinuierli-
chen ,,Wissens®, sondern in Wahrheit nur eine Totalitdt graduierten Wissens
auf diesem Gebiet, mit dem Ziel des verinnerlichten oder in sich geschlosse-
nen Selbstbezuges. — Wissen bedeutet fiir das Gefiihl der Seele bewuBtes
Sein; Nichtwissen bedeutet unbewulites Sein. Anfangs hilt sich die Seele
noch fiir das immanente Wissen selbst; aber spéter geht sie {iber, oder greift

sie durch ins transzendentale GewulBte. In das BewuBtsein einer Seele sen-
den alle Dinge ihre Gedanken; auch die Seele und das BewuBtsein und ihre
Gedanken und der Leib senden ein Wissen von sich darein. Aber was
glaubst du wohl, Svetaketu, welchem der durch Gedanken im BewuBtsein
aufleuchtenden Dinge sich das Gemiit der Seele wohl am ehesten vermahlen
mag, den niedrigsten und kleinsten unter ihnen wie zB. dem nichsten Kor-
per, dem sog. ,,eigenen‘ Leib, oder den gewaltigsten und groBten unter ihnen
wie dem ganzen sog. Universum? Welcher Gedanke wird wohl iiber alle
anderen ,,den Sieg davontragen®, vor der Seele, fiir die Seele? Es wird der
durch seine grofite Unscheinbarkeit zum Gewaltigsten veranlagte sein; aber
er wird einen harten Stand natiirlich haben gegen den mangels innerer Macht
am aufdringlichsten nach auflen erscheinenden wie zB. ,,dem* sog. Leib, der
doch nur den geringsten Bruchteil einer erst wirklich ,,totalen® Existenz be-
streitet.*

,Jeder Gedanke 16st ein Gefiihl, ein Bediirfnis, die Liebe aus nach dem, was
ihm zugrunde liegt; alle bewuflten Dinge 16sen Bediirfnisse nach sich aus,
Svetaketu: ,,dein“ — néchster — Besitz oder Leib rangiert nur unter —
ferner — liefen in der Liste der GroBe aller Zuordnungen. Das BewulBtsein
ist neutral und unbestechlich; das Gemiit aber ist auf dieses Bewul3tsein
inhaltlich angewiesen. Der Leib macht nur den mindesten aller Vertreter der
Dinge der Welt im BewufBtsein der Seele aus. Wie also, wird der Leib sie-
gen, und, wie die Menschen zu sagen pflegen, sich der Dinge der Welt ,,be-
dienen®, oder werden es nicht vielmehr diese Dinge in ihrer Uberzahl, GroBe

29



und Geschlossenheit, sowie deren Urgrund sein, welche sich des Leibes
bedienen, und seines BewuBtseins, — was glaubst du, Svetaketu, wie mogen
diese Verhiltnisse sachlich besehen liegen, und worin besteht in Wahrheit
der Irrtum? Der Mensch, durch den Gedanken, erzeugt ein Bediirfnis nach
sich; die Gemeinschaft, durch ihre Gedanken, erzeugt ein Bediirfnis nach
sich; der Urgrund, durch seinen Gedanken, im Bewultsein, erzeugt ein Be-
diirfnis im Gemiit nach sich. Was ein Mensch sicht oder erkennt, eben das
will er haben oder sein; und wenn man dieser Konsequenz keinen Zwang
antut, was, Svetaketu, glaubst du wohl, wohin sie fiihren muf3? Zum Brah-
man; ein dreifach gesicherter Ubermensch wiirde aus dem Menschen wer-
den. — Die Macht des Gliickes eines Brahmanen muf} gegen die kiimmerli-
chen Argernisse der Menschen an dem téiglichen Kleinkram stets iiber-
menschlich im Vorteil stehen. Was die Menschen als Wahrheiten anbeten
ist Opium, Vanille, Schmalz, Zuckerwatte; diese vier Rauschgifte werden
auf dem Schwarzmarkt der konventionellen Religionen und sektiererischen
Gemeinschaften gehandelt; nirgends Opfer, nirgends Tod, niemand wagt zu
sterben, — und nirgends Errungenschaft, nirgends Wiedergeburt, keiner
wagt zu leben. Hiite dich, mein Sohn, vor diesen gefihrlichen Giften, hiite
dich vor Opium, Vanille, Schmalz und Zuckerwatte; bevorzuge Stahl, Gold,
Granit und Diamant, — gewinne die Diamantseele mit dem goldenen
Schimmer, der sie umspielt, der Elastizitit des Stahls und der Harte des Gra-
nits fiir dein Gemiitsleben. Suche dir andere Brahmanen zur Gemeinschaft,
aber meide um jeden Preis die innere Ndhe der Menschen und ihres Planeten.
Gewinne den Standpunkt des Brahmanen und lebe fortan als Brahmane.
Wie das Wasser des Meeres salzig schmeckt, so schmeckt dem Erleuchteten
das Leben gottlich, denn die Erleuchteten sind das Salz der Erde.” —

All dieses Unterrichtes bedurfte Uddalaka seines Sohnes wegen erst noch,
um dessen durch das unentwegte Studium der Veden so aulerordentlich
verflachter Seele die gehorige Tiefe und Grundlage zu vermitteln. — Denn
es gibt soz. zweierlei Gedachtnis; das eine fiihrt zur Bewahrung der Einzel-
heiten und Ergebnisse, das andere versetzt in die Einheit und befahigt zu den
ursdchlichen Produktionen. Svetaketu hatte an den Veden das erstere ge-
schult; Uddalaka fiihrte ihn auf das letztere durch die Upanishaden zuriick.
— Es kann jemand, der durch einen Wald geht, sich alle Einzelheiten seines
Weges merken, um ihn dann spéter wiederzufinden; er kann aber auch den

30



Ubergang solcher Einzelheiten ins néchste ins Auge fassen, so daf diese
ganz seinem ersten Gedichtnis entschwinden, und doch weif er, wie er an
diese oder jene Stelle kommt, wohin er sich unmittelbar darauf und im
Anschluf} daran jeweils zu wenden hat. Das letztere Gedéchtnis wird von
den Menschen in keiner Weise gepflegt, das erstere ausschlielich. — Des-
gleichen gibt es zweierlei Arten von GewiBheit. Die eine Gewilheit resul-
tiert aus dem logischen Vergleich der Ubereinstimmungen mehrerer Objekte;
die andere GewiBheit aus dem unmittelbar intuitiven Eindruck der wahrge-
nommenen Sache selbst. Vergleiche kénnen wegen ihrer AuBerlichkeit
gegeniiber dem konkreten Dasein des Einzelnen trotz Ubereinstimmung zu
Tauschungen fiithren; Intuitionen kdnnen trotz krassester Widerspriiche die-
selbe Aussage enthalten, einfach weil sie sich in ihrer Beobachtung nicht auf
denselben Standpunkt bezogen haben, ja vielleicht auch gar nicht beziehen
konnten. Gedéchtnis und Féhigkeit sind zwei Wege, die zum selben Ergeb-
nis fithren konnen; die letztere ist sicherer, universaler, freier. — Alle sol-
chen Fakten finden in der menschlichen Philosophie keinerlei Berticksichti-
gung und eben darin unterscheiden sich im wesentlichen ndmlich die Upa-
nishaden von den Veden. Das Gesetz der Einseitigkeit ist das der Logik;
das Gesetz des Ausgleiches (Harmonie) ist das der Intuition.

Mangels dieser dynamischen Kraft der laufenden Intuition erklért sich die
Bereitwilligkeit des Menschen, Vergleiche von Urteilen einer mechanistisch
interessierten Epoche mit wortgleichen einer solchen anzustellen, die von
Mechanik noch keinerlei Ahnung hatte, deren Resultate von R.D. Jossé in die
Worte zusammengefalit werden: ,,die groBartige und bezaubernde Lehre des
Kopernikus rif} die Erde aus dem Mittelpunkt des Weltalls, Galilei erklérte
die Sonne zum Fixstern unter Myriaden anderer. Damit verlor die auf das
im All herumwirbelnde Stdublein der Erde verbannte Menschheit das Ver-
trauen und die Verbindung zu dem groflen kosmischen Hintergrund, der Gott
genannt wird.“ — Wenn einstens die Erde als Mittelpunkt gegolten hatte,
dann ist diese Feststellung allerdings auch noch fiir die heutige Intuition in
genau derselben Weise und Formulierung rechtskréftig. Die anderen Sterne
sind keine Erden, solange dieser Stern als Erde gilt; und es ist iiberall —
dieselbe Menschheit, derselbe Mittelpunkt, dasselbe Brahman, welches sich
in der Welt manifestiert. — Weit, sehr weit — ist der gegenwairtige Mensch
davon entfernt, auch nur zu erahnen, worauf sich Pindar konkret mit den

31



Worten bezog: ,,nichts hat mich in groBeren Abscheu und Ekel versetzt, als
jene raudige Tierrasse, die man Mensch nennt, und nichts hat mich je mehr
erhoben und mit neuer Genugtuung erfiillt als jene Gottersdhne, die sich
selbst Menschen nennen.*

Narada kam einmal zu Sanatkumara und suchte Aufschliisse in der Wahrheit
iiber die Welt. — Der Weise liel ihn zuerst tief nachdenken und meditieren
iiber Brahman als tote Buchstaben, sodann tiber Brahman als theoretischen
Sinn, danach iiber Brahman als Lebensstil, und endlich {iber Brahman als
ewig sich gleiche Individualitdt. Dem Buchstaben liegt Theorie zugrunde,
fand Narada heraus; die Theorie sondert sich aus der Praxis ab, und die
Praxis sondert sich aus dem Praktizierenden ab. — Hierauf hiel er Narada
nachdenken und meditieren liber Brahman als Brahman, und erlduterte ihm
auch den Zweck solchen Nachdenkens. Nur, wer dazu veranlagt ist, kann
seine Gedanken auf Brahman richten; nur, wessen Gedanken auf Brahman
gerichtet sind, kann Freude daran erleben; nur, wer solche Freude erlebt,
kann praktisch zum Brahmanen werden. Wer das nicht hat, Verstindnis,
Erkenntnis, Bekenntnis, Verwendtnis, braucht sich noch nicht fiir einen
Brahmanen zu halten.

Danach fragt ihn Narada, was grof} in der Welt wére, und was klein. —
Sanat belehrte ihn, klein sei die Uberwindung der Welt; aber groB sei die
Uberwindung der Uberwindung selbst noch wieder in deren anscheinender
GrofBartigkeit. Klein in der Welt, belehrte ihn Sanatkumara, seien Leid und
Schmerzen jeglicher Art; grof3 aber erst sei jenes Leid, wenn man sich zu
allen Schmerzen zusétzlich noch den Schmerz der heitersten Ausgelassenheit
bereite, an dessen Echtheit auch der gewiegteste Kenner keine Zweifel hegen
diirfte. — Der Schmerz der Einsichten traf Narada so tief, dal} er auf der
Stelle in Trénen ausbrechen mufite; aber er lachte dabei in ausgelassener
Heiterkeit, da3 es aussah, als ob ihm vor Gliick die Trdnen gekommen wé-
ren. Und dies machte Narada auch noch wirklich iiber sich gliicklich. So
hatte er ,,sieben auf einen Streich®. Soviel Weisheit gab es nur selten bei
den Waldweisen zu finden.

In dieser Art belehrte der vollendete Sanatkumara seinen Freund Narada, als
der ihn eines Tages aufsuchte und sich solchen Erklarungen bereitwillig
Offnete. — Auch Narada wurde ein Vollendeter, wie Sanat es war.

32



Als den Gottern diese Lehren zu Gehor kamen, suchten sie den Vollendeten
Prajapati auf und baten ihn um Darstellung des Atman. Der lieB sie in einen
Spiegel sehen und meinte, da sein Atman. Darauf eilte einer der Gotter
vergniigt von dannen und lehrte im Himmel, wer dem Leib diene, der tue
alles, was moglich sei, der erwerbe sich Verdienste im Diesseits wie im Jen-
seits.

Die tibrigen drei Gotter blieben noch sechzehn Jahre bei Prajapati und wur-
den allgemach belehrt, das was als Traum umherschweife, frei vom Leibe
sei, sich seiner bediene, das sei Atman. Es fiihlte sich jedoch gleich wieder
einer der Gotter befriedigt und kehrte nachhause zurtick.

Nach weiteren sechzehn Jahren lehrte Prajapati, dasjenige was da schlafe, es
erfahre weder Freud’ noch Leid, das eben sei das Atman in seiner allumfas-
senden Indifferenz. Wieder ging einer der Gotter nachhause, und als letzter
blieb iibrig der Gott Indra, von dem die Inder ihren Namen hatten.

Nach wiederum sechzehn Jahren klérte Prajapati ihn auf, auch der Schlaf
gehe mit dem Tod vorbei; was aber dann noch bliebe sei das unsterbliche
Atman. In der Quartessenz liege das Heil und alle Erlosung der Welt. —
All unsere Liebe gehort jenen Lehrern, die sich zu solchen Einsichten iiber-
winden konnten. Om, — om, — om. —

33



