
 

 

Wozu GOTT? 

Wozu bedarf es für das normale Menschenleben und in einer so wohl 
organisierten modernen Wirtschaftsweise wie der heutigen der Person Got-
tes?   Bedarf es nicht viel praktischerer Dinge wie zB. erhöhter geistiger und 
leiblicher Leistungsfähigkeit, sagen wir auch magischer Techniken wie Tele-
pathie, Telekinese, Jenseitsverkehr usw.? 

Dabei wird nur die grundsätzliche Rolle übersehen, welche die Person 
Gottes als solche spielt.   Gott ist nicht eine beliebige Disziplin unter vielen 
anderen, sondern als solcher dasjenige, was alle solche Beschäftigungen 
überhaupt erst möglich macht, die Ausgangsposition zu allem, die man zuerst 
haben muß. 

Wenn man das klaren Verstandes und gut begreifen will, muß man 
sich ganz kurz einmal vergegenwärtigen, daß der Mensch eine Person ist, die 
einen Leib hat, über den sie als Persönlichkeit verfügt.   Denn man wird ja 
kaum das Umgekehrte behaupten wollen:   wir seien der Leib, und unsere 
Persönlichkeit regiere über uns. 

Aber mit dem Körper leben wir unter anderen Körpern in einer Welt.   
Die „Welt“ ist keine Persönlichkeit sondern sozusagen der „Allkörper“.   Die 
Welt als solche ist genauso sachlich aufzufassen wie die Körper, welche sie 
enthält.   –   In dieser Welt sind wir jedoch nicht als Persönlichkeiten;  dh. 
wir sind es auch, aber die Welt reicht nicht dazu aus, uns in dem Sinne Auf-
nahme zu gewähren, wie sie es in Anbetracht der Körper tut.   –   Als Persön-
lichkeiten sind wir ganz anderer Natur;  etwa so, wie auch Musik nicht in die 
Malerei hineinpaßt, nicht ins optische Blickfeld, oder wie man einem Schiff 
nicht auf der Landstraße begegnet.   –   Will man sozusagen einen gemein-
samen Raum sich vorstellen, der für mehrere Persönlichkeiten dasselbe leis-
ten kann oder soll, wie die Welt für ihre Körper, dann muß es sich schon um 
etwas Persönliches handeln;  und diese Persönlichkeit wird seit altersher Gott 
genannt. 

Von Gott muß gesagt werden, daß man ihn in dem Sinne braucht oder 
benötigt, wie man auch die Welt braucht bzw. benötigt;  sagen wir vorerst 
mal als Orientierungsmittel, um rein praktisch zu bleiben.   Um körperlich 
fungieren zu können, habe ich die Welt nötig, in welcher die Körper alle 



 

2 

beieinander liegen;  also Essen, Trinken, Gehen, Schwimmen usw. .   Diese 
Dienste erweist mir die Welt aber keineswegs auch für meine Persönlichkeit;  
das liegt ja wohl klar auf der Hand.   In dem Maße wie meiner Persönlichkeit 
dasjenige fehlt, was ich für meinen Körper in der Welt brauche, als Umwelt 
oder Umgebung habe, lebe ich wie in stockfinsterer Nacht ohne die mindeste 
Orientierung.   Das kann mir allen Mut nehmen, mich meiner Persönlichkeit 
gemäß zu verhalten.   Insofern ich draußen keine Bestätigung für meine per-
sönliche Eigenart finde, kann mir das vollständig den Glauben an mich selbst 
zerstören, etwa der Art, als würde ein Mensch als kleines Kind unter wilden 
Tieren ausgesetzt und bekäme nie einen anderen Menschen zu Gesicht:   zB. 
es würde von Wölfen gesäugt und erzogen.   Ein solcher Mensch wird sich 
genauso wenig zum Menschen entwickeln, wie sich ein Mensch nicht zur 
Persönlichkeit bilden kann, dem es, sagen wir, an einer persönlichen Umge-
bung fehlt.   Man kann keineswegs nun sagen, diese persönliche Umgebung 
findet doch jeder in der menschlichen Gemeinschaft, im Umgang mit seines-
gleichen, mit anderen Persönlichkeiten.   Denn was wir uns hier als „Umge-
bung“ oder „Umwelt“ vorgestellt haben, hat ja eine umfassende, keine parti-
kulare Bedeutung.   Diese umfassende Bedeutung äußert sich in der körperli-
chen Welt zB. darin, daß man auch zwischen den Körpern etwas sieht, näm-
lich den sie verbindenden Raum.   Aber zwischen den menschlichen Persön-
lichkeiten sehen wir keine solche Verbindung ohne Gott.   Daher kommt es, 
daß uns die persönliche Umgebung fehlt, die uns unser Vorhandensein bestä-
tigt und glaubhaft macht.   Indem ich keine Umgebung habe, entsteht zwar 
eine Gemeinschaft, aber eine Gemeinschaft ohne innere konkrete Verbun-
denheit, eine gespenstische, unglaubwürdige Gemeinschaft, deren Teilhaber 
sich wie Nebelhörner aus der Unsichtbarkeit heraus verständigen. 

Natürlich ist Gott kein Raum;  man kann ihn nicht mit dem Zollstock 
messen;  so wenig wie die eigene Persönlichkeit.   Er teilt mit uns diesen 
Charakter des rein Persönlichen.   Und er leistet für uns auf eine andere, auf 
eine persönliche Art das, was uns für den Leib die Körperwelt auf ihre Weise 
besorgt.   Wenn es einerseits so ist, daß man sich Körper vorstellen kann, 
nämlich ihre Formen, dann gilt andererseits, daß man Persönliches nur in 
Gedanken fassen kann.   Gedanken sind keine Vorstellungen und nicht vor-
stellbar, sowenig wie die Persönlichkeit als solche auch nicht.   Man kann es 
daher nur in Gedanken begreifen, daß Gott eine Art Gegenpol zur Welt aus-



 

3 

macht, quasi eine Gegenwelt bedeutet, in der wir nicht mit unseren Körpern, 
sondern der Persönlichkeit nach zuhause sind.   Oder sagen wir auch, daß 
Gott noch umfassender als die Welt ist, die nur einen Teilaspekt der Ge-
samtwirklichkeit bietet, in der Persönliches noch keinen Platz findet, über 
welche das Persönliche hinausragt. 

Also die Welt ermöglicht es uns, uns unter den Körpern zurechtzufin-
den.   Sie ist als solche indessen rein passiver Natur.   Um von ihren Mög-
lichkeiten überhaupt Gebrauch zu machen, bedürfen wir der Lust und des 
Schwunges dazu.   Diesen Elan besorgt uns Gott;  Gott als Urpersönlichkeit 
bedeutet uns nicht Lebensraum wie die Welt, sondern Lebenskraft.   Die 
Funktion Gottes liegt in der Organisation, die der Welt in der Orientierung.   
Aus diesem Grunde konnte überhaupt nur die Ansicht aufkommen, daß dem 
Menschen obliege, Gottes Befehle auszuführen, was von unserer Warte aus 
eine Fälschung des wahren Sachverhaltes bedeutet, die als solche der Wahr-
heit aber doch schon recht nahe kommt, nämlich daß Gott dem Menschen die 
Kraft und die Lust zum Leben in der Welt und aus sich selbst heraus gibt. 

Nun kann man wohl sagen, wenn es also Gott und die Welt gibt, daß ja 
zB. die Tiere noch durchaus in dieser Gesamtwirklichkeit stecken werden, 
dh. Gott speziell in dem die Welt überragenden Sinne aufgefaßt wird.   Das 
ändert sich jedoch in dem Moment, wo ein denkendes Bewußtsein auf-
kommt, nachdem sich solch  seelisch leibliches Leben zu orientieren beginnt.   
Dieses Bewußtsein stellt sich dann zwischen die Wirklichkeit und das See-
lenleben, sei es im Sinne einer Wand, wenn es einseitig oder falsch beschaf-
fen ist, sei es im Sinne eines Vermittlers, eines Tores zwischen beiden.   
Denkendes Bewußtsein macht als solches zunächst unmöglich, daß die Wirk-
lichkeit unmittelbar ins Seelenleben eingeht.   Mose schildert es als die Ver-
treibung aus dem Paradies.   Da wir nun solche denkenden Wesen sind, hängt 
es ganz und gar von unserem Denken ab, ob und inwieweit wir Gott erken-
nen werden, um uns durch solche Erkenntnisse das Leben Gottes zugänglich 
zu machen, oder wie Jesus sagte,  „daß sie Gott erkennen werden, wird ihnen 
das Leben Gottes erschließen“.   Das ist aus demselben Grunde, weshalb 
Wissen Macht bedeutet. 

Nun muß man freilich in mancher Beziehung etwas umschalten, wenn 
man Gott richtig verstehen will, weil der Mensch mangels solchen Gottver-



 

4 

ständnisses seit Urzeiten gewohnt ist, auch das Persönliche sachlich oder 
weltlich, dh. wie einen Körper aufzufassen, als einen Körper im Körper so-
zusagen, von unbestimmter, aber doch räumlich begrenzter Größe und Aus-
dehnung, zB. als Astralgestalt.   Dazu neigt immer der Mensch;  und er ist 
zunächst auch zu garnichts anderem befähigt.   Aber das einzige, was eine 
solche örtliche Lokalität besitzt ist das Bewußtsein von Gott.   Man muß sich 
gerade für eine wirksame Persönlichkeitskultur ganz klar dessen bewußt 
werden, daß Seele und Realität nicht dasselbe sein können.   Das Bewußtsein 
der Welt liegt in der Seele;  aber die Welt liegt nicht in der Seele;  und das 
Bewußtsein Gottes liegt auch in der Seele, aber nicht Gott selbst.   Und 
„Gott“ ist kein anderer als „unsere Persönlichkeit“.   Unsere Persönlichkeit 
soll ja wohl eine Realität sein;  dann muß sie außer dem Bewußtsein liegen, 
denn das Bewußtsein macht nur in ganz allgemeiner Weise alle solchen Rea-
litäten bewußt.   Liegt aber die reale Persönlichkeit  außer dem Bewußtsein, 
dann fällt es nicht mehr schwer sich vorzustellen, daß es ein und dieselbe 
Persönlichkeit ist, welche in all den vielen Menschen ins Bewußtsein dringt. 

Um die Art und Weise zu verstehen, wie sie das tut, muß man jedoch 
in der oben angedeuteten Hinsicht einmal von weltlichen Verhältnissen ganz 
abstrahieren.   Indem wir das nun wirklich tun, können wir uns folgendes 
sagen:   die Welt ist darum sachlicher Natur, weil sie Ausdehnung hat, sozu-
sagen ein außer sich selbst bedeutet, einen Zustand der Zerrissenheit, der 
Vielheit auseinanderliegender Dinge.   Daher ist es auch so üblich, die eigene 
Persönlichkeit von der Welt und ihren Elementen zu trennen, und beide als 
zweierlei anzusehen.   Das kann man aber mit Gott nicht ebenso machen;  
dieses Verfahren ist für Persönlichkeiten nicht anwendbar.   Man kann sich 
„irgendeiner beliebigen“ Persönlichkeit immer nur in dem Verfahren bewußt 
werden, daß sie zugleich auch die eigene ist, was daher kommt, daß Persön-
lichkeit einen Selbstbezug enthält, der keinen Bezug nach außen zuläßt, we-
der so noch so.   Persönlichkeit bedeutet Selbstsein, und solches Selbstsein 
taugt nur in der Weise, daß es das eigene ist bewußt gemacht zu werden.   
Das ist also ganz anders als mit den Dingen der Welt.   Darum heißt es in den 
Evangelien, Gott, unsere Nächsten und wir selbst, das ist ein und dasselbe, 
das ist eine und dieselbe Persönlichkeit.   Das steht wörtlich so im Evangeli-
um, wird aber aus offensichtlichen Gründen immer überlesen oder mißge-
deutet. 



 

5 

Nachdem die Dinge aber einmal so stehen, wird verständlich, auf wel-
che Weise Gott geeignet ist, Verbindung zwischen den vielen Menschen 
herzustellen und jeden mit einer Überfülle der Selbstgewißheit und Lebens-
fülle vollzupumpen.   Man kommt sich danach nämlich nicht mehr als dieser 
armselige Wicht und Zwerg vor, den die Welt zu erdrücken droht, oder als 
das einsame, unverstandene Individuum mitten im Gesellschaftstrubel.   Es 
wird eine Art Gegengewicht in uns zur Welt mobilisiert, das allein imstande 
sein kann, konkret erlebbares Gleichgewicht, Gelassenheit, Unbefangenheit, 
Seelenruhe, Selbstgewißheit und Vollwertigkeit herzustellen.   Aus diesen 
und vielen weiteren analogen Gründen heraus ist es 100%ig sicher und rich-
tig, daß man Gott unbedingt zum Leben braucht und ohne Gott kein Leben 
zu führen imstande ist, das diesen Namen auch nur annähernd rechtfertigt.   
Viele haben eine dunkle Ahnung davon, daß es eine solche auferweckende 
Weisheit geben müßte, bei anderen ist schon jedes Gefühl dafür erstorben;  
noch andere haben ein recht lebhaftes Empfinden und wieder andere ein 
irregeleitetes Gefühl dafür ausgebildet.   Sie glauben, sie bedürfen dieses 
oder jenes, um frei und glücklich zu sein;  es ist ihnen entgangen, daß sie 
sich selbst, die Wahrheit über nichts als ihre eigene Persönlichkeit brauchen, 
in ihrer unteilbaren und unvermischten Einfachheit und Reinheit.   Das ist 
eine ganz simple und nüchterne Angelegenheit. 


