Wozu GOTT?

Wozu bedarf es fiir das normale Menschenleben und in einer so wohl
organisierten modernen Wirtschaftsweise wie der heutigen der Person Got-
tes? Bedarf es nicht viel praktischerer Dinge wie zB. erhdhter geistiger und
leiblicher Leistungsféhigkeit, sagen wir auch magischer Techniken wie Tele-
pathie, Telekinese, Jenseitsverkehr usw.?

Dabei wird nur die grundsitzliche Rolle iibersehen, welche die Person
Gottes als solche spielt. Gott ist nicht eine beliebige Disziplin unter vielen
anderen, sondern als solcher dasjenige, was alle solche Beschiftigungen
tiberhaupt erst moglich macht, die Ausgangsposition zu allem, die man zuerst
haben muB.

Wenn man das klaren Verstandes und gut begreifen will, mufl man
sich ganz kurz einmal vergegenwirtigen, da der Mensch eine Person ist, die
einen Leib hat, tiber den sie als Personlichkeit verfiigt. Denn man wird ja
kaum das Umgekehrte behaupten wollen: wir seien der Leib, und unsere
Personlichkeit regiere iiber uns.

Aber mit dem Korper leben wir unter anderen Kdrpern in einer Welt.
Die ,,Welt“ ist keine Personlichkeit sondern sozusagen der ,,Allkérper”. Die
Welt als solche ist genauso sachlich aufzufassen wie die Kérper, welche sie
enthdlt. — In dieser Welt sind wir jedoch nicht als Personlichkeiten; dh.
wir sind es auch, aber die Welt reicht nicht dazu aus, uns in dem Sinne Auf-
nahme zu gewihren, wie sie es in Anbetracht der Korper tut. — Als Person-
lichkeiten sind wir ganz anderer Natur; etwa so, wie auch Musik nicht in die
Malerei hineinpalit, nicht ins optische Blickfeld, oder wie man einem Schiff
nicht auf der Landstralle begegnet. — Will man sozusagen einen gemein-
samen Raum sich vorstellen, der fiir mehrere Personlichkeiten dasselbe leis-
ten kann oder soll, wie die Welt fiir ihre Korper, dann muf3 es sich schon um
etwas Personliches handeln; und diese Personlichkeit wird seit altersher Gott
genannt.

Von Gott mufl gesagt werden, da3 man ihn in dem Sinne braucht oder
bendétigt, wie man auch die Welt braucht bzw. benétigt; sagen wir vorerst
mal als Orientierungsmittel, um rein praktisch zu bleiben. Um korperlich
fungieren zu konnen, habe ich die Welt nétig, in welcher die Korper alle



beieinander liegen; also Essen, Trinken, Gehen, Schwimmen usw. . Diese
Dienste erweist mir die Welt aber keineswegs auch fiir meine Personlichkeit;
das liegt ja wohl klar auf der Hand. In dem Malle wie meiner Personlichkeit
dasjenige fehlt, was ich fiir meinen Korper in der Welt brauche, als Umwelt
oder Umgebung habe, lebe ich wie in stockfinsterer Nacht ohne die mindeste
Orientierung. Das kann mir allen Mut nehmen, mich meiner Personlichkeit
gemdl zu verhalten. Insofern ich draulen keine Bestétigung fiir meine per-
sonliche Eigenart finde, kann mir das vollstindig den Glauben an mich selbst
zerstoren, etwa der Art, als wiirde ein Mensch als kleines Kind unter wilden
Tieren ausgesetzt und bekdme nie einen anderen Menschen zu Gesicht: zB.
es wiirde von Wolfen gesdugt und erzogen. Ein solcher Mensch wird sich
genauso wenig zum Menschen entwickeln, wie sich ein Mensch nicht zur
Personlichkeit bilden kann, dem es, sagen wir, an einer persénlichen Umge-
bung fehlt. Man kann keineswegs nun sagen, diese persénliche Umgebung
findet doch jeder in der menschlichen Gemeinschaft, im Umgang mit seines-
gleichen, mit anderen Personlichkeiten. Denn was wir uns hier als ,,Umge-
bung® oder ,,Umwelt* vorgestellt haben, hat ja eine umfassende, keine parti-
kulare Bedeutung. Diese umfassende Bedeutung duflert sich in der korperli-
chen Welt zB. darin, da3 man auch zwischen den Koérpern etwas sieht, ndm-
lich den sie verbindenden Raum. Aber zwischen den menschlichen Person-
lichkeiten sehen wir keine solche Verbindung ohne Gott. Daher kommt es,
daB uns die personliche Umgebung fehlt, die uns unser Vorhandensein besté-
tigt und glaubhaft macht. Indem ich keine Umgebung habe, entsteht zwar
eine Gemeinschaft, aber eine Gemeinschaft ohne innere konkrete Verbun-
denheit, eine gespenstische, unglaubwiirdige Gemeinschaft, deren Teilhaber
sich wie Nebelhorner aus der Unsichtbarkeit heraus verstandigen.

Natiirlich ist Gott kein Raum; man kann ihn nicht mit dem Zollstock
messen; so wenig wie die eigene Personlichkeit. Er teilt mit uns diesen
Charakter des rein Personlichen. Und er leistet fiir uns auf eine andere, auf
eine personliche Art das, was uns fiir den Leib die Kdrperwelt auf ihre Weise
besorgt. Wenn es einerseits so ist, da3 man sich Korper vorstellen kann,
namlich ihre Formen, dann gilt andererseits, dal man Personliches nur in
Gedanken fassen kann. Gedanken sind keine Vorstellungen und nicht vor-
stellbar, sowenig wie die Personlichkeit als solche auch nicht. Man kann es
daher nur in Gedanken begreifen, da3 Gott eine Art Gegenpol zur Welt aus-

2



macht, quasi eine Gegenwelt bedeutet, in der wir nicht mit unseren Korpern,
sondern der Personlichkeit nach zuhause sind. Oder sagen wir auch, dal3
Gott noch umfassender als die Welt ist, die nur einen Teilaspekt der Ge-
samtwirklichkeit bietet, in der Personliches noch keinen Platz findet, iiber
welche das Personliche hinausragt.

Also die Welt ermdglicht es uns, uns unter den Korpern zurechtzufin-
den. Sie ist als solche indessen rein passiver Natur. Um von ihren Mog-
lichkeiten iiberhaupt Gebrauch zu machen, bediirfen wir der Lust und des
Schwunges dazu. Diesen Elan besorgt uns Gott; Gott als Urpersonlichkeit
bedeutet uns nicht Lebensraum wie die Welt, sondern Lebenskraft. Die
Funktion Gottes liegt in der Organisation, die der Welt in der Orientierung.
Aus diesem Grunde konnte tiberhaupt nur die Ansicht aufkommen, da3 dem
Menschen obliege, Gottes Befehle auszufiihren, was von unserer Warte aus
eine Filschung des wahren Sachverhaltes bedeutet, die als solche der Wahr-
heit aber doch schon recht nahe kommt, ndmlich da3 Gott dem Menschen die
Kraft und die Lust zum Leben in der Welt und aus sich selbst heraus gibt.

Nun kann man wohl sagen, wenn es also Gott und die Welt gibt, daB} ja
zB. die Tiere noch durchaus in dieser Gesamtwirklichkeit stecken werden,
dh. Gott speziell in dem die Welt iiberragenden Sinne aufgefalit wird. Das
dndert sich jedoch in dem Moment, wo ein denkendes BewuBtsein auf-
kommt, nachdem sich solch seelisch leibliches Leben zu orientieren beginnt.
Dieses BewuBtsein stellt sich dann zwischen die Wirklichkeit und das See-
lenleben, sei es im Sinne einer Wand, wenn es einseitig oder falsch beschaf-
fen ist, sei es im Sinne eines Vermittlers, eines Tores zwischen beiden.
Denkendes BewuBitsein macht als solches zunidchst unméglich, daB die Wirk-
lichkeit unmittelbar ins Seelenleben eingeht. Mose schildert es als die Ver-
treibung aus dem Paradies. Da wir nun solche denkenden Wesen sind, hdngt
es ganz und gar von unserem Denken ab, ob und inwieweit wir Gott erken-
nen werden, um uns durch solche Erkenntnisse das Leben Gottes zugénglich
zu machen, oder wie Jesus sagte, ,,daB sie Gott erkennen werden, wird ihnen
das Leben Gottes erschlieBen”. Das ist aus demselben Grunde, weshalb
Wissen Macht bedeutet.

Nun muf man freilich in mancher Beziehung etwas umschalten, wenn
man Gott richtig verstehen will, weil der Mensch mangels solchen Gottver-



standnisses seit Urzeiten gewohnt ist, auch das Personliche sachlich oder
weltlich, dh. wie einen Korper aufzufassen, als einen Korper im Koérper so-
zusagen, von unbestimmter, aber doch raumlich begrenzter Grofe und Aus-
dehnung, zB. als Astralgestalt. Dazu neigt immer der Mensch; und er ist
zunéchst auch zu garnichts anderem befdhigt. Aber das einzige, was eine
solche ortliche Lokalitét besitzt ist das Bewuftsein von Gott. Man muB sich
gerade fiir eine wirksame Personlichkeitskultur ganz klar dessen bewuft
werden, daB3 Seele und Realitiit nicht dasselbe sein konnen. Das BewulBtsein
der Welt liegt in der Seele; aber die Welt liegt nicht in der Seele; und das
BewuBtsein Gottes liegt auch in der Seele, aber nicht Gott selbst. Und
,,Gott“ ist kein anderer als ,,unsere Personlichkeit”. Unsere Personlichkeit
soll ja wohl eine Realitdt sein; dann muB sie auler dem BewulBtsein liegen,
denn das Bewuf3tsein macht nur in ganz allgemeiner Weise alle solchen Rea-
litdten bewuBBt. Liegt aber die reale Personlichkeit aufler dem Bewultsein,
dann fillt es nicht mehr schwer sich vorzustellen, daf es ein und dieselbe
Personlichkeit ist, welche in all den vielen Menschen ins BewuBtsein dringt.

Um die Art und Weise zu verstehen, wie sie das tut, mul man jedoch
in der oben angedeuteten Hinsicht einmal von weltlichen Verhéltnissen ganz
abstrahieren. Indem wir das nun wirklich tun, kdnnen wir uns folgendes
sagen: die Welt ist darum sachlicher Natur, weil sie Ausdehnung hat, sozu-
sagen ein auBer sich selbst bedeutet, einen Zustand der Zerrissenheit, der
Vielheit auseinanderliegender Dinge. Daher ist es auch so iiblich, die eigene
Personlichkeit von der Welt und ihren Elementen zu trennen, und beide als
zweierlei anzusehen. Das kann man aber mit Gott nicht ebenso machen;
dieses Verfahren ist fiir Personlichkeiten nicht anwendbar. Man kann sich
wirgendeiner beliebigen® Personlichkeit immer nur in dem Verfahren bewuf3t
werden, daf3 sie zugleich auch die eigene ist, was daher kommt, dafl Person-
lichkeit einen Selbstbezug enthélt, der keinen Bezug nach auflen zulafit, we-
der so noch so. Personlichkeit bedeutet Selbstsein, und solches Selbstsein
taugt nur in der Weise, dal es das eigene ist bewullt gemacht zu werden.

Das ist also ganz anders als mit den Dingen der Welt. Darum heifit es in den
Evangelien, Gott, unsere Néchsten und wir selbst, das ist ein und dasselbe,
das ist eine und dieselbe Personlichkeit. Das steht wortlich so im Evangeli-
um, wird aber aus offensichtlichen Griinden immer iiberlesen oder mif3ge-
deutet.



Nachdem die Dinge aber einmal so stehen, wird verstindlich, auf wel-
che Weise Gott geeignet ist, Verbindung zwischen den vielen Menschen
herzustellen und jeden mit einer Uberfiille der SelbstgewiBheit und Lebens-
fiille vollzupumpen. Man kommt sich danach ndmlich nicht mehr als dieser
armselige Wicht und Zwerg vor, den die Welt zu erdriicken droht, oder als
das einsame, unverstandene Individuum mitten im Gesellschaftstrubel. Es
wird eine Art Gegengewicht in uns zur Welt mobilisiert, das allein imstande
sein kann, konkret erlebbares Gleichgewicht, Gelassenheit, Unbefangenheit,
Seelenruhe, SelbstgewiBheit und Vollwertigkeit herzustellen. Aus diesen
und vielen weiteren analogen Griinden heraus ist es 100%ig sicher und rich-
tig, daB3 man Gott unbedingt zum Leben braucht und ohne Gott kein Leben
zu fithren imstande ist, das diesen Namen auch nur annihernd rechtfertigt.
Viele haben eine dunkle Ahnung davon, daf3 es eine solche auferweckende
Weisheit geben miifite, bei anderen ist schon jedes Gefiihl dafiir erstorben;
noch andere haben ein recht lebhaftes Empfinden und wieder andere ein
irregeleitetes Gefiihl dafiir ausgebildet. Sie glauben, sie bediirfen dieses
oder jenes, um frei und gliicklich zu sein; es ist ihnen entgangen, daf3 sie
sich selbst, die Wahrheit iiber nichts als ihre eigene Personlichkeit brauchen,
in ihrer unteilbaren und unvermischten Einfachheit und Reinheit. Das ist
eine ganz simple und niichterne Angelegenheit.



